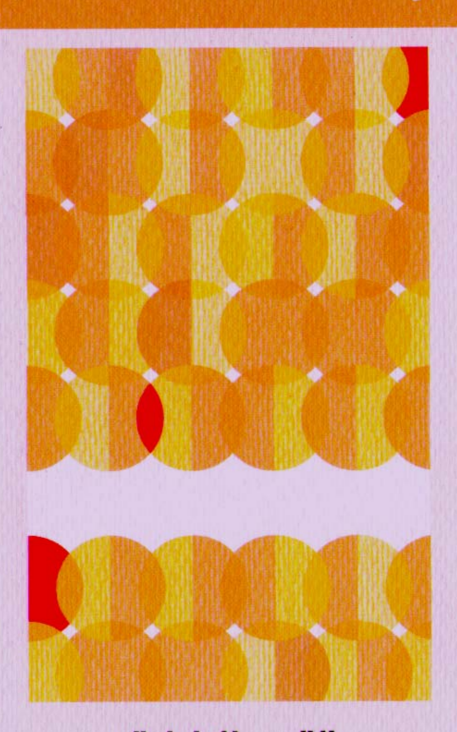
#### سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها علالعوجي المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب - الكويت



### القسطنطينية المدينة التي اشتماما العالم 1453 – 1924 (الجزء الأول)

تأليف: فيليب مانسيل

ترجمة: د. مصطفى محمد قاسم





#### سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها علاللحخم المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب - الكويت

صدرت السلسلة في يناير 1978 أسسها أحمد مشاري العدواني (1923–1990) ود. فؤاد زكريا (1927–2013)

#### القسطنطينية

#### المدينة التي اشتهاها العالم 1453 - 1924

(الجزء الأول)

تأليف: فيليب مانسيل

ترجمة: د. مصطفى محمد قاسم



يوليو 2015

426

# علالعفتر

سلسلة شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والغنون والآداب

أسسها

" أحمد مشاري العدواني

د . فــواد زكــريـــا

المشرف العام

م . علي حسين اليوحة

مستشار التحرير

د . محمد غانم الرميحي rumaihim@outlook.com

هيئة التحرير

أ. جاسم خالد السعدون

أ . خليل على حيدر

د . على زيد الزعبي

أ. د. فريدة محمد العوضى

أ . د . ناجي سعود الزيد

مديرة التحرير

شروق عبدالحسن مظفر a.almarifah@nccalkw.com

> سكرتيرة التحرير عالية مجيد الصراف

ترسل الاقتراحات على العنوان التالي:
السيد الأمين العام
للمجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب
ص . ب : 28613 - الصفاة
الرمز البريدي 13147
دولة الكويت
تليفون : 22431704 (965)

ىلىقول : 965/ 22431704 فاكس : 22431229 (965)

www.kuwaitculture.org.kw

التنضيد والإخراج والتنفيذ وحدة الإنتاج في المجلس الوطني

ISBN 978 - 99906 - 0 - 458 - 0

(2015/417) وقم الإيداع

العنوان الأصلي للكتاب

#### Constantinople:

City of the World's Desire, 1453-1924

1371

#### Philip Mansel

John Murray (an Hachette UK Company), London 2006

This is an authorized translation from the author, Philip Mansel. All Rights reserved.

المواد المنشورة في هذه السلسلة تعبر عن رأي كاتبها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلس

## المحتوى

| Ð   | تقديم المترجم                              |
|-----|--------------------------------------------|
| 19  | تصدير                                      |
| 23  | الفصل الأول<br><b>الفاتح</b>               |
| 59  | الفصل الثاني                               |
| 103 | الفصل الثالث<br><b>القصر</b>               |
| 137 | الفصل الرابع<br><b>الحريم والحمّامات</b>   |
| 177 | الفصل الخامس<br><b>مدينة الذهب</b>         |
| 209 | الفصل السادس<br><b>الوزراء والترجمانات</b> |

| الفصل السابع<br><b>وثائر المتعة</b>      | 251 |
|------------------------------------------|-----|
| الفصل الثامن<br><b>السفراء والغنانون</b> | 285 |
| الهوامش                                  | 327 |
| الببليوغرافيا                            | 359 |

#### تقديم المترجم

لم يكن آل عثمان أول سلالة تركية حاكمة، ولم تكن القسطنطينية أول عاصمة لدولة تركية ولا لآل عثمان أنفسهم، لكن الاقتران بين آل عثمان والقسطنطينية أنتج أقوى وأكبر إمبراطورية تركية إسلامية، ورجا في تاريخ العالم، غطت مناطق شاسعة من جنوب أوروبا وشرقها ووسطها وغرب آسيا ووسطها وشمال أفريقيا، وامتد نفوذها إلى شرق آسيا وجنوب شرق آسيا، وكانت على امتداد تاريخها واحدة من القوى العظمى العالمية وجنوا من نظام الدول الأوروبية، وكانت عاصمتها واحدة من أكبر العواصم الإمبراطورية في العالم وأعظمها ثراء، وفي بعض الفترات أكبرها وأعظمها ثراء على الإطلاق.

فقبل القسطنطينية كانت للأتراك دول كثيرة، بعضها إمبراطوريات كبرى، غطى بعضها - متتالية ومتزامنة - الصين وشرق آسيا حتى شرق أوروبا وجنوبها، مرورا بموطنهم

«على مدار معظم تاريخها، كانت القسطنطينية – من دون منازع – المدينة الأكبر والأكثر ثراء في أوروبا كلها»

المترجم

التاريخي آسيا الوسطى. فمن آسيا الوسطى، التي وصفها السير هالفورد ماكيندر Halford Mackinder في عنوان مقالته الشهيرة بأنها «المحور الجغرافي للتاريخ» أو «القلب» الأوراسي للعالم، خرجت قبائل السهل البدوية التركية في غزوات متالية على الهلال الخارجي «للحواف» المحيطية في الشرق والغرب والجنوب. فكانت منهم الدولة الغزنوية (191-1186) ومقرها غزنة وكابول في أفغانستان، والدولة الخاقانية التي أزاحت السامانيين في بخارى وسمرقند وبلاد ما وراء النهر في العام 999. وكان من أقوى دولهم وأوسعها امتدادا إمبراطورية واي Wei في شهال الصين وعاصمتيها شانغان ثم لويانغ، وكان الأتراك السلاجقة الحكام الفعليين للخلافة العباسية إبان القرن الحادي عشر، فضلا على غلبة العنصر التركي على المماليك الذين حكموا حواضر المنطقة العربية في مصر والشام بداية التركي على المماليك الذين حكموا حواضر المنطقة العربية في مصر والشام بداية من أحمد بن طولون ومرورا بالإخشيديين ودولة المماليك البحرية (1249 من أحمد الرحية (1381) والرحية (1381) والرحية (1381).

وفي الأناضول نفسه، كان العثمانيون مجرد قادمين جدد بعد سلطنة الروم أو سلاجقة الروم، وهي دولة تركية - فارسية سنية حكمت الأناضول بين العامين 1077 و730، وبعد الدولة الدانشيمندية التركية التي حكمت المناطق الشرقية والشمالية من الأناضول إبان القرنين الحادي عشر والثاني عشر. وقبل القسطنطينية، كانت للعثمانيين أنفسهم إمارة مستقلة في شمال غرب الأناضول على حافة الإمبراطورية البيزنطية عاصمتها بورصة في آسيا ثم إدرنة في أوروبا.

لكن مع فتح القسطنطينية، اجتمعت عائلة حاكمة مميزة في رؤيتها للحكم والدولة وعاصمة كانت الأعظم في زمنها، لينتجا الإمبراطورية العثمانية الكبرى، ولتبدأ قصة العشق بين سلالة حاكمة أحبت عاصمة وتعلقت بها، وعاصمة صنعت سلالة حاكمة وإمبراطورية.

أسست القسطنطينية على يدي الإمبراطور الروماني قسطنطين - ومنه استمدت اسمها - في موقع مدينة بيزنطة السابقة التي كان اليونانيون قد استوطنوها في بدايات فترة توسعهم الاستعماري بين العامين 671 و662 قبل الميلاد. ومنذ ذلك الحين، أصبحت القسطنطينية عاصمة الإمبراطورية الرومانية، ثم عاصمة بيزنطة أو الإمبراطورية الرومانية الشرقية، ثم عاصمة الإمبراطورية

اللاتينية، وهي الدولة الصليبية الإقطاعية التي أقامها قادة الحملة الصليبية الرابعة على الأراضي التي انتزعوها من الإمبراطورية البيزنطية بقيادة البندقية، ثم عاصمة الإمبراطورية العثمانية.

وعلى مدار معظم تاريخها، كانت القسطنطينية - من دون منازع - المدينة الأكبر والأكثر ثراء في أوروبا كلها، أو كما كتب أحد البيزنطيين «المدينة التي يشتهيها العالم». وربما لذلك، سعت القوى الأوروبية جميعها إلى السيطرة على القسطنطينية ومنطقتها الخلفية، لأسباب عسكرية وسياسية بالطبع، لكن قبل ذلك لأسباب اقتصادية ودينية وثقافية وروحية، باعتبارها قلب العالم المسيحي وقبلته.

وفي العام 1453، دخل محمد الفاتح القسطنطينية مظفرا على حصان أبيض، وبدأ بذلك العشق العثماني للمدينة الذي دام حتى العام 1924، حين غادر آخر السلاطين العثمانيين – عبدالمجيد - تركيا منفيا في قطار الشرق السريع. وعلى مدار خمسة قرون إلا قليلا كانت القسطنطينية بتنوعها العرقي والديني والثقافي الشديد مركزا لسلالة حاكمة استثنائية بكل المعاني، إذ من اللافت للنظر أن السلاطين العثمانيين الذين غزوا المدينة جهادا في سبيل الله وأعلنوا أنفسهم خلفاء و«غزاة» باسم الإسلام، ومع أنهم حوّلوا المدينة من عاصمة المسيحية الأرثوذكسية الشرقية إلى مقر الخلافة ودار السلاطين والخصيان والإنكشارية، فإنهم لم يقضوا على الكنيسة الرومانية، بل تعهدوها ودعموها، واعتبروا أنفسهم في الوقت عينه - على نحو ما فعل محمد الفاتح نفسه - ورثة الإسكندر الأكبر والأباطرة الرومان العظماء.

كانت القسطنطينية العثمانية مدينة متفردة في كل شيء، نشأ تفردها من تفرد العائلة الحاكمة. فالمدينة التي تعايشت فيها الأديان ومارست شعائرها، وقوميات لا تحصى وحافظت على خصوصياتها، وكانت في الوقت عينه دار خلافة المسلمين وكرسي البطريركية المسكونية والحبرية العظمى اليهودية، كانت انعكاسا لأسرة حاكمة تجمع التناقضات عينها. فآل عثمان الذين قتلوا من أنفسهم ما لم يقتله منهم الأعداء، عبر عادة قتل الإخوة، إلى الدرجة التي جعلتها على طول معظم تاريخها «أسرة بلا أمراء»، أظهرت تسامحا مع أصحاب الأديان الأخرى وأبناء القوميات المختلفة، عز وجوده في ذلك الزمان، كان في الوقت عينه أحد عوامل الستمرار العائلة والمدينة وعوامل انهيارها.

ففي مقابل التنصير القسري لبقايا الأندلسيين بعد سقوط غرناطة - وقبله في الممالك التي سبقتها إلى التداعي - واضطهادهم ومحاربة عينزهم الثقافي حتى بعد أن تنصروا وطردهم أخيرا من شبه جزيرة أيبيريا في العقد الأول من القرن السابع عشر، آثر آل عثمان التعددية والتنوع، فأعادوا البطريركية الأرثوذكسية المسكونية بعد أن أغلقها أصحابها عقب الفتح، بل فتحوا عاصمتهم وولاياتهم لليهود الذين طردهم ملوك إسبانيا في العقد الأخير من القرن الخامس عشر، وفتحوها مجددا للمسلمين الأندلسيين الذين لحقوا باليهود بعد قرن منفيين من إسبانيا عئات الآلاف، وكانت طوال تاريخها العثماني «مأوى العالم» أو ملاذ الكون، كما أرادت لها العائلة العثمانية.

على جانب الانهيار، لم يكن أصحاب الأديان والقوميات الأخرى في مستوى رقي الأسرة الحاكمة التي سمحت لهم بالعيش وممارسة الشعائر، فكانوا أعداء داخليين لا يمنعهم عن هدم الدولة والمدينة إلا قوة الدولة ومنعتها. لكن لم تكد الدولة تضعف، حتى صاروا أحد أهم معاول هدمها، وكانوا بالفعل طابورا خامسا للقوى الأجنبية المعادية التي صارت بفعل تسامح العائلة الحاكمة أيضا قوى داخلية ممثلة في السفارات الأجنبية التي بدأ وجودها كرهائن لدى السلطان وانتهى إلى قوى تفرض الوصاية على السلطان والدولة باستخدام «الامتيازات» وجيوش دولهم المتربصة، إذ كانت القسطنطينية أيضا من أوائل المراكز الديبلوماسية التي استقبلت سفارات أجنبية «دائمة» أو «مقيمة».

لذلك كان أول أهداف القومية التركية هـو القضاء على هذه التعددية و«تتريك» هـذه الكوزموبوليتانية (\*)، بل نقل العاصمة من المدينة يأسا مـن تراثها «العثماني» العنيـد. فلم يكن مـن الوارد أن يواصل الأتراك - مثلا - التعايـش مع يونانيي المدينة الذين كانـوا يخرجون للاحتفال بانتصارات الجيش اليوناني على الجيش التركي واحتلاله للمدن التركية. لذلك كان إلغاء الامتيازات التي جعلت السـفارات الأجنبية دولا داخل العاصمـة أيضا هدفا آخـر للنزعة القومية التركية. والأهم مـن ذلك أنه جعل الخلافة نفسها - راعية هذا التعدد والتنوع - هدفا للهدم من جانب النزعة القومية التركية.

<sup>(\*)</sup> الكوزموبوليتانيــة cosmopolitanism تعنــي التعدديــة في كل شيء التي تكاد تضــع العالم كله في مكان واحد. [المترجم].

أما على جانب دعم بقاء الإمبراطورية وعاصمتها، فقد كان تسامح آل عثمان مع الآخر وكوزموبوليتانية المدينة ووجود السفارات أحد الأسباب التي جعلت دول أوروبا تحافظ على «رجل أوروبا المريض» وتدخل حروبا لمنع انهيار الإمبراطورية أو سقوط المدينة، كما حدث في العام 1829، حين استدعى السفيران الفرنسي والبريطاني أسرابا من أسطوليهما للحيلولة دون احتلال روسي للمدينة، إذ كانت السفارات الأجنبية في بعض الأحيان تحرس المدينة بدرجة أقوى من أسوارها، وكما حدث في مؤتمر برلين الذي أعاد إلى الإمبراطورية العثمانية معظم البلقان بدعم من النمسا وبريطانيا، على الرغم من أن الإمبراطورية كانت في أضعف لحظاتها في الداخل والخارج.

مثل آل عثمان، كانت القسطنطينية ملتقى لكل الأضداد: الأديان المتقاتلة والقوميات المتعادية خارج أسوارها، والمتع الحسية على اختلافها وإلى أقصى درجاتها، وعاصمة العدو التي يجب أن تستعاد والذي يجب أن يباد والملجأ والملاذ أو «مأوى الكون» كما أسماها حكامها، ومدينة التدين الشعبي «الطرقي» والجهادية الإسلامية وقبول الآخر لدرجة تقبل تعيين الكثيرين منهم في أرقى مناصب الدولة.

فمنذ أن دخلها محمد الفاتح على حصانه الأبيض، صارت القسطنطينية، المدينة الواقعة على قارتين، مكان التقاء وساحة حرب في الوقت عينه، مدينة اشتهاها العالم كله، وأسهم أهلها قبل أعدائها في تدميرها. فالعاصمة العثمانية الكوزموبوليتانية، كانت في الوقت نفسه عاصمة الإسلام والكنيسة الأرثوذكسية وجزءا من نظام الدول الأوروبي ومقصدا للأفكار والبشر من باريس إلى دلهي وجاكرتا. وكانت المدينة ذات أهمية إستراتيجية كبيرة، واشتهتها في فترات مختلفة روسيا وألمانيا وبلغاريا واليونان، حتى احتلال الحلفاء لها بعد الحرب العالمية الأولى.

وكما كان البسفور بجماله وتألقه مقبرة للحريم والجواري اللاتي كانت التقاليد العثمانية تمنع سفك دمائهن، كانت أجنحة الحريم سجنا للأحياء من أمراء آل عشمان، وكانت قصورهم مسرحا لمقتلهم بأوامر الجالس على العرش العثماني. فالمدينة التي وسعت كل القوميات والأديان ضاقت على آل عثمان الذين استنوا قانون قتل الإخوة، فكان السلطان الذي يجلس على العرش يشرع على الفور في قتل كل إخوته، حتى الرضيع منهم.

لم تتجلُّ تناقضات القسطنطينية أبرز مها تجلت في الانكشارية، تلك القوة التي كانت تُروَّد بصبية مجموعين عبر آلية الدفشرمة من منطقة البلقان، وكان أفرادها في الوقت عينه مجاهدين وفاتحين وغزاة باسم الإسلام وعصا الدولة خارج العاصمة، ومجرمين ونهابين وخارجين على الدولة داخل العاصمة، وأتباعا متعصبين للطرق الصوفية، ورعاة للحانات والمواخير وملاكا لها، وجيش الإمبراطورية والمتسلط على حكامها وأهلها.

يقدم الكتاب تاريخ مدينة صنعت سلالة حاكمة، أو سلالة اقترن تاريخها مدينة. فيغطي كل شيء حول القسطنطينية من العمارة والأحياء والتنوع الديني والقومي والثقافي، إلى السلاطين والانكشارية والسفراء الأجانب والحريم والخصيان. إنه تاريخ رائع لمدينة وأسرة حاكمة، يمتد من فتح المدينة الذي حوّل إمارة آل عثمان التركية إلى إمبراطورية عالمية، حتى إعلان وفاة الإمبراطورية ومولد الجمهورية التركية.

ومن خلال إيراد اقتباسات عديدة من مراسلات الديبلوماسين المعاصرين وروايات الرحالة الأجانب والكتابات التاريخية، يلقي المؤلف الضوء على صراع القوة الواضح داخل المدينة بين نخبتها الحاكمة. وهو ما يقدم سردية درامية ومنحرفة غالبا لسلالة استثنائية، تكشف عن قدر هائل من مكائد القصور.

ويقدم الكتاب أيضا تأريخا للعلاقات «الفريدة» بين الإمبراطورية العثمانية والقوى الأوروبية، وتفرد هذه العلاقات ينبع من أنها شملت من بين أشياء أخرى ـ أول وأقدم تحالف إستراتيجي بين الإمبراطورية الممثلة للإسلام والملك الفرنسي «الأكثر مسيحية» و«الابن الأكبر للكنيسة». وفي هذا الإطار، يقدم الكتاب رواية مفصلة لجهود التحديث والتطوير التي بذلتها الإمبراطورية العثمانية للحاق بالقوى الأوروبية المنافسة. ويتابع الكتاب أيضا تطور الامتيازات الأجنبية من معاهدات تجارية بين الإمبراطورية والدول الأوروبية إلى منصات للتدخل الغربي في شؤون الإمبراطورية وولاياتها.

وإلى جانب العشق العثماني للمدينة، يقدم الكتاب تواريخ عائلات أخرى عاشت في المدينة مثل عائلة كوبرولو الألبانية وعائلة دي تيستا الإيطالية وعائلة مافروكورداتو اليونانية وعائلة الأشراف العربية، التي يتعقبها المؤلف في تاريخ

إنساني جميل وممتع حتى مناطق شتاتها بعد سقوط مدينتهم الكوزموبوليتانية في خاتمة تعطي القارئ العربي المعنى: «وانفض سامر العثمانيين»، فلجأ «العثمانيون» من كل الملل والقوميات إلى الشتات الذي ماتوا فيه غرباء بعيدا عن المدينة التي أحبوها والثقافة الكوزموبوليتانية التي تشربوها.

أما بالنسبة إلى القارئ العربي، فإن كتاب القسطنطينية - إضافة إلى ما سبق - يقدم تاريخا للأتراك ودولتهم من الداخل، في مقابل تاريخ تأثيرات الإمبراطورية العثمانية على الولايات العربية التي كانت تابعة لها، ما يفيد في الوقوف على عملية صنع القرار في الدولة التي سيطرت على المنطقة العربية لأكثر من أربعة قرون، وكان لقراراتها وأفعالها وتحالفاتها وعداواتها تأثير باق على البلدان العربية.

لقد تزامن تساقط «دول الطوائف» الأندلسية أمام تقدم عملية الاسترداد المسيحية الإسبانية مع صعود الدولة العثمانية، وسبق فتح القسطنطينية في العام 1453 1453 سقوط آخر معاقل المسلمين في الأندلس – غرناطة - في العام 1492. وقد شكًل فتح المدينة وتوسع الإمبراطورية في أوروبا تعويضا «نفسيا» للعرب والمسلمين بعد خسارة الأندلس. ولا شك أن الإمبراطورية لكونها الدولة الإسلامية الأكبر في زمانها ولضمها أجزاء كبيرة من هذا العالم، قد دافعت عن هذا العالم الإسلامي ضد التوسع الغربي الإسباني في شمال أفريقيا، والبرتغالي في البحر الأحمر والخليج العربي، ومنعت بالتأكيد طامعين آخرين من المنبع، أي منعتهم من تحويل طموحاتهم التوسعية إلى محاولات.

لكن في المقابل، ومن منظور التأمل المتأخر للأحداث، نجد أن الدولة العثمانية قد أضرت بالشعوب العربية، إذ أثبت التاريخ الحديث أن التجزؤ السياسي للإخوة في الدين والتنافس، حتى التقاتل بينهم، كان الميزة التي أدت إلى غلبة الدول الأوروبية في السباق العسكري والحضاري على الدولة الإسلامية الواحدة. فعلى خلاف رؤية الكثير من العرب المعاصرين، كان التجزؤ السياسي أنفع من الوحدة لقوة المجموع، فقد كانت الدول والكيانات السياسية في المنطقة العربية قبل العثمانيين قوية على المستويات السياسية والاقتصادية والعسكرية مادامت كثيرة ومتعددة، وحتى متنافسة فيما بينها. ولم تقصّر هذه الدول - من قبل أن يظهر العثمانيون إلى الوجود - في الدفاع عن المنطقة منذ الحملات الصليبية وانتهاء بتصدى الدولة

المملوكية المصرية للبرتغاليين في البحر الأحمر. لكن بعد أن توحدت هذه الكيانات جميعها في دولة واحدة مع الغزو العثماني للمنطقة العربية، دخلت المنطقة، ومعها الإمبراطورية العثمانية نفسها، في حالة من الجمود والتدهور، لم تفق منها إلا بعد قرون على أصوات مدافع نابليون وهي تدك طوابي الإسكندرية.

يتمثل أحد الأدلة القوية على نظرية «التجزؤ السياسي والتنافس العسكري الداعم لقوة المجموع وغلبته» في حالة أوروبا على امتداد العصرين الحديث المبكر والحديث، حيث أدى التجزؤ السياسي لأوروبا ووجود عدد من الدول المتنافسة لا تخضع لهيمنة مركز واحد، إلى الإفساح في المجال للتنافس بين الدول على السيادة العسكرية والاقتصادية والثقافية، ما أدى إلى غلبتها مجتمعة أمام العدو الإسلامي الواحد الذي بقوته يقوى العالم الإسلامي وبضعفه يتدهور هذا العالم ويغلب عليه أعداؤه. ففي مقابل «نظام الدول» الأوروبي الذي ضَمن أن تظل الدول الأوروبية تنافسية عسكريا، ضَمن التوحد الإسلامي تحت مظلة الإمبراطورية العثمانية الركود والجمود والتخلف على المدى الطويل.

وفضلا على ما سبق، فإن نظرة التركي إلى العربي لم تخلُ من العنصرية على مدار تاريخ الإمبراطورية. فمع أنهم كانوا يجلون «العربي» كفكرة بسبب عروبة النبي والقرآن، بيد أنهم في الممارسات نبذوا العرب وأقصوهم ولم يروا فيهم إلا محكومين. سيلاحظ القارئ أنه من بين القوميات والأعراق الكثيرة التي شكلت النخبة العثمانية في القسطنطينية، كاليونانيين والأرمن واليهود والشركس والأكراد والبلغاريين وغيرهم، كان العرب الأضعف حضورا. ومناصب الدولة التي وُزعت على كل الأعراق لم تخطئ طريقها إلى العرب إلا قليلا. وعلى الرغم من أن «الولايات» كل الأعربية كانت تشكل معظم مساحة الإمبراطورية، لا تجد عربيا بارزا في تاريخ الإمبراطورية بين الوزراء والمسؤولين. حتى الوجود العربي في القسطنطينية «عاصمة دولتهم» لم يكن ملحوظا مثل بقية القوميات والأعراق طوال عمر الإمبراطورية، ولم يظهر إلا في آخر عهدها مع السلطان عبدالحميد الثاني. لا يعد ذلك غريبا على دولة اعتبرت نفسها جزءا من أوروبا وكانت عينها لا تنظر إلا ناحية الغرب والشمال.

وإلى جانب التدهور الحضاري الذي أصاب منطقتنا نتيجة للحكم العثماني الذي عــزل العرب عن العالم والقطيعة في خبرة الدولة المستقلة لدى شـعوب منطقتنا

العربية التي كانت لها نتائج سياسية واجتماعية وثقافية كبيرة على المنطقة مازلنا نعيش تداعياتها، تتمثل السوءة الكبرى للحكم العثماني في تحويل عواصم وحواضر عربية كانت متقدمة ومزدهرة ومحتكة بالعالم إلى أطراف وأقاليم منسية ومقطوعة الصلة بالعالم.

ففي مقابل كل قصر أو «يالي» [بيت خشبي على البحر] أو «كوناك» [بيت أو قصر ليس على البحر] ازدانت به القسطنطينية، وفي مقابل مظاهر الثراء والترف التي عاشت فيها سلالتها الحاكمة ونخبتها، كان النسيان والترييف والتخلف يلف حواضر العرب التي كانت في السابق أعرق من القسطنطينية وأكثر ازدهارا، في القاهرة ودمشق وبغداد، حيث باتت عواصم العرب النابضة بالثراء والثقافة، أطرافا منسية ومصدرا للجباية للإنفاق على مباهج العاصمة. تجلى ذلك في مستوى العمارة وعدد السكان الذي تراجع في عواصمنا بعد قرون الحكم العثماني إلى حال أسوأ من تلك التي كان عليها قبل العثمانيين، وذلك بالطبع لحساب تعمير القسطنطينية وإثراء نخبتها. فقد كانت الوفرة وحياة البذخ التي تعيشها العائلة الحاكمة وأهالي والعراق وغيرها من ولايات الإمبراطورية العربية والأوروبية.

أما فيما يتعلق بعملية الترجمة، فقد حرص المترجم على الوصول إلى الأصول العربية للكلمات والأسماء التركية، وهي مهمة ليست سهلة بسبب تحريف الكثير من الأسماء والكلمات عن أصولها العربية، لذلك حرص المترجم على كتابة الكلمات الأجنبية للكلمات والأسماء التركية إلى جانب تعريبها، تحوطا لاحتمال الخطأ في تعريبها. أما الكلمات التركية التي ليس لها مقابل في اللغات الأجنبية مثل yali [يالي] وغيرهما، فقد آثر المترجم كتابتها هي نفسها بحروف عربية حفاظا على روح النص من جانب، ومن جانب آخر تفضيلا للكلمة التركية المعربة على كلمات معربة غير تركية مثل «شاليه» مثلا ترجمة لكلمة «يالي»، مادمنا في الحالتين سنكتب كلمات غير عربية بحروف عربية.

بترجمة هذا الكتاب، يكون المترجم قد نقل إلى العربية كتابين مهمين حول أهم حدثين للعالم الإسلامي في العصر الحديث المبكر: سقوط الأندلس وطرد بقايا المسلمين منها في كتاب «الدين والدم - إبادة شعب الأندلس» الصادر عن مشروع

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

«كلمـة» التابع لهيئـة أبوظبي للثقافة والتراث، وفتح القسـطنطينية الذي شـكل تعويضا نفسيا للعرب والمسلمين في الكتاب الحالي.

لقد وجد المترجم متعة لا توصف في ترجمة هذا الكتاب، انعكست في الحواشي الكثيرة التي أضافها إلى شرح ما يحيل إليه النص باقتضاب أو ما قد يستغلق فهمه على القارئ العربي. فلولا الاستمتاع بالترجمة لما وجد المترجم صبرا ولا عزما للوقوف أمام كل حدث وشخصية ومكان، ليضيف حاشية تزيد متعة القارئ بالنص وإفادته منه، حيث أضافت هذه الحواشي إلى العناء «الممتع» الذي كان زاد المترجم طوال رحلة ترجمة هذا الكتاب الذي يتمنى أن يجد فيه القارئ العربي هذه المتعة في قراءته وضمه إلى مكتبته.

ولا يفوت المترجم في النهاية أن يتقدم بالشكر إلى سلسلة «عالم المعرفة» على نشرها هذا الكتاب الذي ضَمِن بنشره عبر هذه السلسلة المرموقة أن يصل إلى أيدي أكبر عدد ممكن من قراء العربية من المحيط إلى الخليج. كما يتقدم المترجم بالشكر إلى المؤلف الذي أرسل إليه الكتاب الأجنبي على نفقته ولم يبخل في الرد على كل استفسارات المترجم حول نص الكتاب.

الدكتور مصطفى قاسم الرياض - نوفمبر 2014

#### تصدير

هذا الكتاب قصة لمدينة وعائلة حاكمة، كتبته إيمانا مني بأن العائلات الحاكمة لم تكن أقل أهمية من القومية والمناخ والجغرافيا في تشكيل المدن، وبين القرنين الخامس عشر والتاسع عشر، غطت العواصم العائلية، مثل باريس وفيينا وبراين، على المدن التي استمدت أهميتها من الجغرافيا أو الاقتصاد، مثل ليون وفرانكفورت ونورمبرغ.

والكتاب قصة للمدينة التي ظلت فترة طويلة أعظم مدينة عائلية على الإطلاق. فقد أنتج تفاعل العائلة العثمانية مع القسطنطينية العاصمة الوحيدة في العالم التي كانت عاصمة على المستويات جميعها: السياسي والعسكري والبحري والديني (الإسلامي والمسيحي على حد سواء) والاقتصادي والثقافي والفني gastronomic.

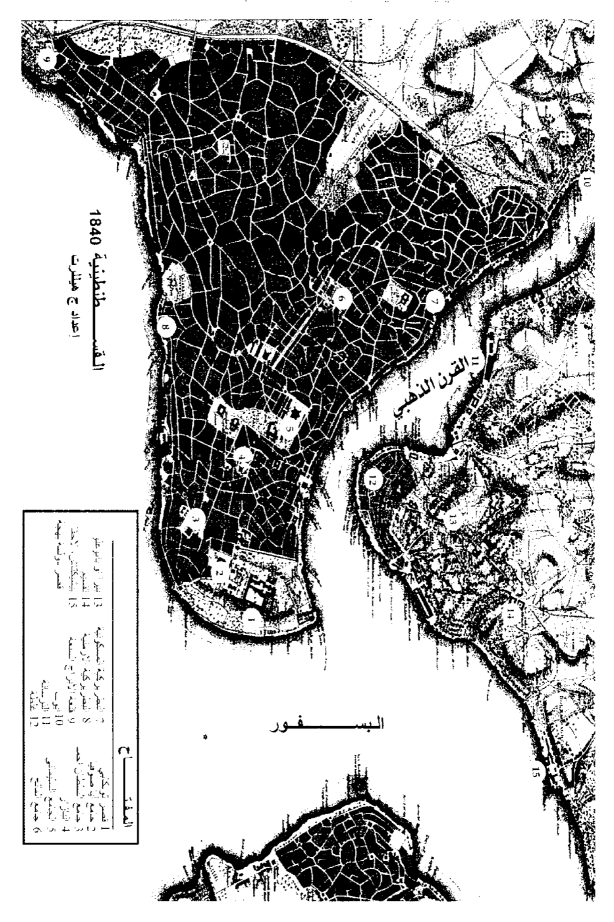
القسطنطينية هـو اسـم المدينة المستخدم في هذا الكتاب، والاسـم الذي استخدم كثيرا في الوثائق والعملات المعدنيـة العثمانية، وكان أيضا الاسـم الأكثر استخداما في اللغات الأخرى. (حين تظهر أسـماء أخرى في الاقتباسات، سأتركها كـما هـي). إذ استخدمت الجماعـات المختلفة أسماء مختلفة للمدينة منها: إسـطنبول وإسلامبول وكوشتا أسماء مختلفة للمدينة منها: إسـطنبول وإسلامبول وكوشتا وكونس/بـول Cons/ple وغوسـدانتنوبوليس وروما الجديدة وأورشـاليم الجديـدة ومدينة الحج ومدينة القديسين ودار الخلافة وعرش السلطنة ومقر الدولة وباب السـعادة وعين العالم ومأوى الكون والبوليس (\*\*) والمدينة.

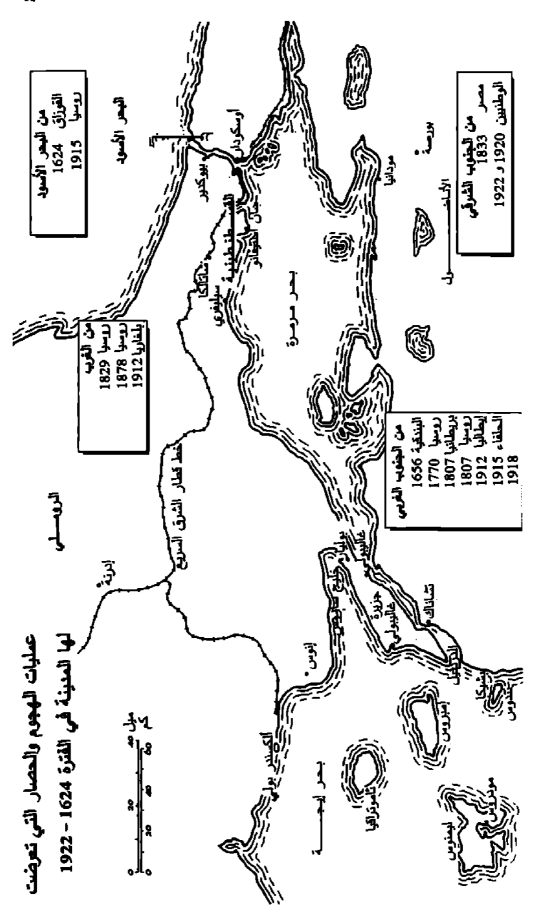
(\*) كلمة بوليس polis في اللغة اليونانية تعني «مدينة»، وكأن القسطنطينية هي المدينة الوحيدة في العالم، وما عداها أرياف وبواد وقفار. [المترجم].

«الكتاب قصة للمدينة التي ظلت فترة طويلة أعظم مدينة عائلية على الإطلاق»

a fil

القسطنطينية: المدينة التي اشاها العالم 1453 – 1924





القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

القسطنطينية! القسطنطينية! ... إنها إمبراطورية العالم! نابليون الأول، 1807

#### الفاتح

القسطنطينية كرسي الإمبراطورية الرومانية... ما يجعلك الإمبراطور الشرعي للرومان... ومَـنْ يكن إمبراطور الرومان، يكن أيضا إمبراطور الأرض قاطبة. جورج ترابزونتيوس George Trapezuntios لمحمد الفاتح، 1466

في ظهيرة التاسع والعشريان من مايو 1453م، دخل السلطان المدينة التي حلم بها طويلا. تقدم السلطان على حصان أبيض وسط طريق من الموت، إذ أحل الجيش العثماني المنتصر وسط القسطنطينية للسلب والنهب. وفي ذلك يذكر مراقب من البندقية أن الدم تدفق خلال الشوارع مثل مياه المطر بعد عاصفة مفاجئة، وطفت الجثث فوق هذه الأنهار متجهة ناحية البحر مثل بطيخ فوق مياه قناة (1). وكتب مسؤول عثماني، هو طورسون بك

«تمتعت القسطنطينية بذاكرة تاريخية استثنائية»

Tursun Beg المنينة من القصر الإمبراطوري وبيوت الأغنياء. ومن خلال ذلك، انتقل والأقمشة الثمينة من القصر الإمبراطوري وبيوت الأغنياء. ومن خلال ذلك، انتقل أناس كثيرون من الفقر إلى الغني، وامتلأت خيام الجند جميعها بالغلمان المليحين والفتيات الجميلات». ظل السلطان على ظهر جواده حتى وصل إلى الكنيسة الأم للمسيحية الشرقية وكرسي البطريركية المسكونية، كاتدرائية الحكمة المقدسة التي كان بناها الإمبراطور جوستينيان بأكبر قبة في أوروبا قبل تسعمائة عام، وهناك ترجل السلطان وانحنى إلى الأرض وأخذ قبضة من التراب، ثم نثرها فوق عمامته، تعبيرا عن التواضع لله.

وداخل الكاتدرائيـة التي اعتبرها اليونانيون «الجنة الدنيوية وعرش مجد الرب وبيت الملائكة», نادى أحد الأتراك أن «لا إله إلا الله، محمد رسول الله». وتحولت كاتدرائية هاغيا صوفيا Haghia Sophia إلى جامع آيا صوفيا. وبينها كان السلطان يدخل الكاتدرائيـة، كان الجنود الأتراك يجمعون مئات اليونانيين الذين لجأوا إليها انتظارا لمعجزة إلهية لإنقاذهم، ويسوقونهم أسرى خارج الكنيسة. أوقف السلطان واحدا من جنوده كان يقطع رخام الأرضية وقال له بزهو الفاتح: «اشبعوا بالغنائم والأسرى، أما بنايات المدينة فهي لي». وصلى السلطان تحت الفسيفساء الذهبية للسيد المسيح ومريم العذراء والقديسين الأرثوذكس والأباطرة البيزنطيين. وبعد أن لتقى التهاني من حاشيته، قال: «حفظ الله آل عثمان! وأدام عزهم إلى الأبد!» (2).

كان محمد الثاني، سلطان الإمبراطورية العثمانية المعروف في اللغة التركية باسم الفاتح، في العشرين من عمره فقط يوم فتح القسطنطينية، في العام 1453. ومحمد، المولود في إدرنة العاصمة العثمانية السابقة الواقعة على مسافة مائتي ميل شمال غرب القسطنطينية، كما جاء في تاريخ كلَّف هو نفسه بكتابته، سيطرت عليه منذ طفولته فكرة فتح القسطنطينية، وكان يلح دائما على ضرورة الاستيلاء على المدينة من دون إرجاء. وسنحت له الفرصة لتحقيق حلمه بعد أن ورث العرش في العام 1451، بعد موت أبيه مراد الثاني.

كانت القسطنطينية بطبيعتها مطمعا للجميع، كأن الجغرافيا والتاريخ قد أعداها لتكون عاصمة لإمبراطورية عظيمة. فالمدينة الواقعة على طرف شبه جزيرة مثلثة، تحيطها المياه من ثلاث جهات. فإلى الشمال منها، عتد مرفأ بعرض كيلومتر

واحد وطول ستة كيلومترات يسمى القرن الذهبي Golden Horn، رجا لأن مياهه تتلألأ بلون الذهب تحت أشعة الشمس، وإلى الشرق منها يوجد البسفور, ذلك الممر المائي الضيق الذي يفصل أوروبا عن آسيا، وإلى الجنوب منها يوجد بحر مرمرة, ذلك البحر الداخلي الصغير الذي يربط بين بحر إيجة والبحر الأسود. لذلك كانت المدينة حصنا طبيعيا وميناءً عميقا منقطع النظير، تمتع بالوصول السهل بحرا إلى أفريقيا والبحر الأبيض المتوسط والبحر الأسود، كما أنها كانت تقع أيضا على تقاطع الطرق البرية الرئيسة بين أوروبا وآسيا، وحوضي الدانوب والفرات. كأن موقعها قد خُلق لكي يكون مصب الثروة من أربعة أركان الكرة الأرضية.

تأسست بيزنطة كمستعمرة يونانية إبان القرن السابع قبل الميلاد على ما يقال، ثم أعاد قسطنطين الأكبر تأسيسها في العام 324 باسم روما الجديدة, لتكون عاصمة جديدة في موقع إستراتيجي أفضل من روما القديمة الواقعة على نهر التيبر. وعلى مدار أكثر من ألف عام تالية، كانت المدينة عاصمة الإمبراطورية الرومانية في الشرق. وإبان القرن السادس، حكم الإمبراطور جوستينيان باني هاغيا صوفيا، من القسطنطينية، إمبراطورية امتدت من الفرات إلى مضيق جبل طارق. أضافت المدينة إلى عظمة روما عبق الزمن، إذ تعاقب اثنان وتسعون إمبراطورا على «ملكة المدن»، وهو تاريخ إمبراطوري متواصل لم تشهده مدينة أخرى في العالم. وعلى مدار ألفيتها كإمبراطورية، كانت القسطنطينية المدينة الأكبر والأكثر تقدما في أوروبا, ومستودع تماثيل ومخطوطات الماضي الكلاسيكي، والمركز العصبي للمسيحية الشرقية. وقد دفع ثراؤها أحد رحالة القرون الوسطى، هو بنيامين التطيلي Benjamin of Tudela (\*\*)، إلى أن يكتب: «السكان اليونانيون أغنياء جدا بالذهب والأحجار الكريمة، ويلبسون الحرير المطرز بالذهب، ويركبون الخيول ويبدون كالأمراء في أبهتهم... وثراء القسطنطينية على هذا النحو لا نظير له في العالم أجمع». وكتب فارس صليبي، هو سير دي فيلاردوا Sieur de Villehardouin، أن القسطنطينية أذهلت رفاقه الصليبيين في العام 1203م، حين رأوا هذه الأسوار العالية وتلك الأبراج الشاهقة التي تحيطها كاملة، وتلك القصور الفخمة والكنائس الشامخة التي ضمت المدينة منها عددا لا يصدقه المرء ما لم يره بأم عينه».

<sup>(\*)</sup> نسبة إلى مدينة تطيلة مقاطعة نفارا الإسبانية. [المترجم].

القسطنطينية: المدينةالتي اشتهاها العالم 1453 – 1924

كانت القسطنطينية محاطة بأسوار هي الأعظم والأفخم في أوروبا، بُنيت بين العامين 412 و422 بعد الميلاد. امتدت أسوار المدينة، بالخندق المائي بجوارها، وفتحات إطلاق النار فيها، والأبراج المائة والاثنين والتسعين التي تتخللها، وسمكها الضخم، امتدت بطول 6.67 كيلومتر من القرن الذهبي إلى بحر مرمرة، وكانت ترتفع وتنحدر وقفا لتفاوت ارتفاع سطح الأرض. وامتدت أيضا على طول بحر مرمرة والقرن الذهبي لتطوق المدينة كاملة. وبحلول القرن التاسع عشر، كان الخندق المائي قد غطته البساتين والجبانات. وبعد أن تهدم السور وكساه اللبلاب، غدت الدوريات فوق ظهره تقوم بها الماعز والأغنام بدلا من الحرس الإمبراطوري. ومع ذلك، فقد كتب بيرون Byron: «لقد شاهدت حطام أثينا وإفسوس (\*\*) ودلفي (\*\*\*)، وعاينت الجزء الأكبر من تركيا وأجزاء أخرى كثيرة من أوروبا، وكذلك آسيا، لكنني لم أر عملا طبيعيا أو فنيا يعطي الانطباع الباهر الذي يعطيه المنظر على جانبي السور من الأبراج السبعة حتى نهاية القرن الذهبي»(3).

بُنيت الأسوار لأن القسطنطينية - كما كتب أحد البيزنطيين - كانت «المدينة التي يشتهيها العالم». فلم تتعرض مدينة لعدد الهجمات ونوبات الحصار التي تعرضت لها القسطنطينية: من القوط (في العامين 378م و476م) والهون (\*\*\*\*) والعرب والسلاف (\*\*\*\*\*) و 550 و 550 و 581 و 581 و 616) والغرس والأفار (626) والعرب (أربع مرات بين العامين ا

<sup>(\*)</sup> إفسوس أو إفسس Ephesus مدينة يونانية قديمة، ولاحقا مدينة رومانية رئيسة على ساحل أيونيا، كانت إحدى المدن الاثنتي عشرة بالحلف الأيوني إبان العصر اليوناني الكلاسيكي، توجد حاليا ضمن غرب الأناضول التركية، ارتبط اسمها في العصر المسيحي بمجامع إفسوس المسكونية في الأعوام 431 و439 و575. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> دلفي Delphi موقع أثري ومدينة حديثة في اليونان على الرَّعن الجنوبي الغربي لجبل بارناسوس في وادي فوكيس Phocis، تقول الأساطير إنها كانت موقع بيثيا Pythia وسيط الوحي الأهم في العالم اليوناني القديم والموقع الرئيس لعبادة الإله أبولو بعد أن ذبح التنين بيثون Python الذي كان يعيش هناك ويحمي صرة الأرض، ويعتقد أن اسم المدينة مشتق من اسم التنين الذي هزمه أبولو. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> الهـون Huns مجموعـة من القبائل البدويـة ظهرت في أوروبا من شرق نهر الفولغا منطقة السـكوثيين الأوائل بالقرب من بحر قزوين. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> السلاف Slavs (يسمون الصقالبة في التاريخ العربي الإسلامي) شعوب تتحدث اللغات السلافية، قطنت أوروبا الوسطى والشرقية ومنطقة البلقان وغزت شمال آسيا في قرون متأخرة [المترجم].

<sup>(</sup>أ) الأفار Avars قبائل بدوية فروسية سيطرت على آسيا الوسطى إبان القرنين الرابع والخامس، وحين أُجُلَتهم قبائل أقوى منهم، اندفعوا غربا وأقاموا إمبراطورية شملت أجزاء كبيرة من أوروبا الوسمطى والشرقية من أواخر القرن السادس حتى القرن التاسع. المترجم].

860 و1043) والبجناك (\*\*) (1087). و«لم تتعافَ المدينة مطلقا من نهبها على أيدي حملة صليبية غربية في العام 1204، نظمتها منافستها التجارية: البندقية (\*\*\*). وبعد أن عادت المدينة إلى البيزنطيين في العام 1261، أدت الهزائم المتكررة للإمبراطورية البيزنطية أمام أعداء مسلمين والحروب الأهلية بين الأباطرة المتنافسين إلى تقليص عدد سكان المدينة من ذروته التي بلغت أربعمائة ألف إلى نحو خمسين ألف يوناني أو «روماني» كما كانوا يطلقون على أنفسهم بفخر (\*\*\*\*). وبحلول العام 1400، كانت المدينة قد تقلصت إلى مجموعة من البلدات الصغيرة تفصلها المزارع والبساتين.

وفي العام 1453، كان سلطان الإمبراطور الأخير قسطنطين الحادي عشر لا يتجاوز المدينة وبضع جزر ومناطق ساحلية وشبه جزيرة بيلوبونيز. كانت التجارة قد انتقلت إلى أيدي البنادقة والجنويين، والتماثيل الكلاسيكية قد بيعت أو سُرقت، والرصاص المستخدم في سقف القصر الإمبراطوري قد نُزع لسك العملة. عاين السلطان محمد الفاتح القصر الخرب من فوق سطح آيا صوفيا، وتفكر في الإمبراطوريات والأباطرة الآخرين البائدين وقال البيتين التاليين:

يحرس العنكبوت قصور الأكاسرة. وتنادي البومة الحراس في قصر الأفراسياب<sup>(4)(\*\*\*\*)</sup>.

وإذا كان التاريخ والجغرافيا قد جعلا من القسطنطينية عاصمة إمبراطورية لا تضاهَى، فقد رأى العثمانيون أنهم مقدر لهم أن يحكموا إمبراطورية عظيمة. حتى حين كان الأتراك لايزالون بدوا في وسط آسيا، كان كثيرون منهم يعتبرون

<sup>(\*)</sup> البجناك Pechenegs شعب تركي شبه بدوي ظهر في سهول آسيا الوسطى بين الفولغا الدنيا ونهر الدون وجبال الأورال يتحدث اللغة البجناكية التي تنتمي إلى عائلة اللغات التركية، حكموا إبان القرنين التاسع والعاشر معظم السهول الواقعة إلى جنوب غرب أوراسيا وشبه جزيرة القرم. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان الهدف المعلن لهذه الحملة - مثل كل الحملات الصليبية الأخرى - هو غزو بيت المقدس من خلال مصر، لكن يأسا من تحقيق مطلبهم بسبب قوة الدولة الأيوبية، اتجهت الحملة إلى القسطنطينية واحتلتها وبنتها وأسست ما عُرف باسم الإمبراطورية اللاتينية التابعة للبندقية، بينها واصل البيزنطيون المقاومة من نيقية وطرابزون حتى استعادوا عاصمتهم في العام 1261. كان هذا الاحتلال والحروب التي رافقته أحد العوامل الرئيسة في تكريس الانقسام بين الكنيسة الأرثوذكسية الشرقية والكنيسة الكاثوليكية الرومانية، وأحد الأسباب الأساسية لتراجع الإمبراطورية والمسيحية في الشرق الأرثوذ. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> لاتزال الدولة التركية حتى اليوم تطلق اسم «الروم» على مواطنيها الأرثوذكس. [المؤلف].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> الأكاسرة هم حكام بلاد فارس القديمة، وأفراسياب أحد أبرز شخصيات الشاهنامة، تقول الأسطورة إنه ملك مائتين أو أربعمائة سنة، وآل أفراسياب أيضا هم حكام إمبراطورية القرخطاي أو الخيتان السود في آسيا الوسطى. [المترجم].

أنفسهم «شعب الله المختار». فالأتراك، الشياطين في الحرب والملائكة في السلم، البطوليون والعطوفون بالقدر نفسه، كان مقدرا عليهم أن يحكموا العالم. تنتمي العائلة العثمانية إلى قبيلة قايي Kayi من فرع الأوغوز Oghuz التركي الذين جاءوا إلى الأناضول من وسط آسيا مع آلاف من الأتراك الآخرين إبان القرن الثاني عشر. كانوا بدوا رعاة جذبهم المناخ وفراغ السلطة الناتج عن تدهور الإمبراطورية البيزنطية والسلطنة السلجوقية، والأخيرة كانت هي الأخرى في السابق دولة تركية قوية مركزها قونية في غرب الأناضول. وفي أوائل القرن الرابع عشر، تمكن السلطان العثماني الأول عنمان - من اقتطاع إمارة مستقلة في شمال غرب الأناضول على حافة الإمبراطورية البيزنطية حول بورصة: العاصمة العثمانية الأولى.

وبفضل تعاقب سلسلة من السلاطين الأفذاذ وتكوين قوة خاصة منيعة عرفت باسـم الانكشـارية (من الاسـم التركي yeni ceri الذي يعنى «القوات الجديدة»)، وأيضا بفضل ضعف الدول المجاورة والشقاق بينها، حقق العثمانيون صعودا خاطفا إلى القوة العالمية. فاستغلوا حماس المسلمين للغزو والجهاد ضد المسيحيين، وهي حروب كانت تضمن فرصا للنهب. واستفاد الصعود العثماني أيضا من الانقسامات بين المسلمين والمسيحيين. فقد حارب الأتراك من أجل اليونانيين وضدهم، حتى إن الأتـراك العثمانيـين انتقلـوا إلى أوروبا لأول مرة في العـام 1352 للعمل مرتزقة للإمبراط وريوحنا كانتاكوزينوس John Cantacuzenus في حرب أهلية بيزنطية. وفي خمس مناسبات منفصلة، تزوج أمراء عثمانيون أميرات يونانيات أو سلافيات (والفاتح مع أن أمه كانت جارية من أصل مسيحي أو يهودي، لم يكن يجري في عروقـه دم بيزنطي إمبراطوري). كان العثمانيـون في بادئ الأمر مرتزقة يعملون لحساب الإمبراطور البيزنطي، وسرعان ما تحوّلوا إلى منافسين له، ساعدهم في ذلك تحالفهم مع جمهورية جنوى التجارية الغنية. وبحلول العام 1366، كانت العاصمة العثمانية قد انتقلت من بورصة في آسيا إلى إدرنة في أوروبا. وفي السنوات الثلاثين التالية، هزم العثمانيون المملكتين الأرثوذكسيتين الكبيرتين بلغاريا وصربيا اللتين تطلعتا إلى الاستيلاء على القسطنطينية.

توقف التوسع العثماني فترة قصيرة بسبب صعود الغازي التركي المنافس تيمورلنك في وسط آسيا. وفي العام 1402، هزم تيمور السلطان العثماني بايزيد

الأول وأسره، فالأخير - على ما يبدو - لم يكن يستحق اسم يلدريم Yildirim أو «الصاعقة» الذي أطلقه على نفسه. وبعد موت تيمورلنك، استؤنف الصعود العثماني إلى القوة العالمية. ففتحوا معظه الأناضول والبلقان، وأصبحت القسطنطينية جزيرة يونانية في بحر عثماني، وحاصرها بايزيد الأول ثم مراد الثاني أبو محمد الفاتح. وكان صمودها أمامهما ضربا من المعجزات.

بعد سـقوط المدينة، وجوجب القانون الإسـلامي الذي يَحكم معاملة المدينة التي ترفض الاستسـلام، أُعْطِي جنود السـلطان الحق في اسـتعباد نحو ثلاثين ألف سـاكن مسيحي وإبعادهم. وأُعْمِل السيفُ في آلاف غيرهم. ومات الإمبراطور الأخير قسطنطين الحادي عشر في أثناء القتال، وكانت الإمبراطورية الرومانية كفنه. وأُعدِم كبـير وزرائـه لوكاس نوتـاراس Lucas Notaras، إما خوفا من أن يعمل لحسـاب عدوتي السـلطان الغربيتين: البندقية والبابويـة، وإما لأنه رفض أن يقدم ابنه لمتعة السلطان. وهو المصير الذي شاركه فيه معظم النبلاء اليونانيين والبنادقة الذين بقوا في المدينة.

لقد أُخِذت القسطنطينية بالسيف، وحتى نهاية الإمبراطورية العثمانية بعد أربعمائة وتسعة وستين عاما، ظلت القوة الوسيلة الأساسية للسيطرة في أيدي العثمانيين، تماما كما كانت بالنسبة إلى العائلات الحاكمة الأخرى. ففي العام 1452، ومن باب الإعداد للحصار، صمم السلطان قلعة روملي حصاري Hisari العظيمة وشيّدها على البسفور. و«في عجالة» بين العامين 1453 و1455 مُثيِّد حصن يدي كول Yedi Kule (أي «الأبراج السبعة» في اللغة التركية) الضخم ذو الأبراج السبعة في غرب المدينة، حيث تلتقي الأسوار البرية ببحر مرمرة. بيد أن إهمال ذلك الحصن حاليا لا يشيي بأن الرعب الذي كان يبشه في القلوب لم يكن يقل بحال من الأحوال عن ذلك الذي ارتبط بسبجن الباستيل (\*\*)

<sup>(\*)</sup> الباسئيل Bastille قلعة في فرنسا أنشئت بين العامين 1370 و1383 كحصن للدفاع عن باريس، ثم تحولت إلى سبجن للمخالفين السياسيين والدينيين، وعلى مر السنين أصبحت رمزا للطغيان، لذلك انطلقت منها الشرارة الأولى للثورة الفرنسية في الرابع عشر من يوليو 1798. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

أو برج لندن (\*\*). ففي هذا الحصن، كانت الثروة تُكنَز، وسفراء الأعداء يُسجَنون، وأعداء السلطان – وفي بعض الأحيان السلطان نفسه - يُعدَمون. تلقى الحصن معمودية الدم في الأول من نوفمبر 1463، حين أُعدم ديفيد كومينوس David معمودية الدم في الأول من نوفمبر 1463، حين أُعدم ديفيد كومينوس Comnenus آخر إمبراطور يوناني لطرابزون (\*\*\*) الواقعة على البحر الأسود، أمام زوجته الإمبراطورة هيلينا، بسبب الشك في تعاونه مع أعداء السلطان، وقُتل معه ستة أبناء وأخ وابن أخ. وألقيت جثثهم جميعا خارج الحصن، حيث أكلتها الكلاب. وغُرِّمت الإمبراطورة على محاولة دفنهم (5).

لم يهيم شاعر أو رحالة بالقسطنطينية كما هام بها الفاتح. استخدم السلاطين العثمانيون اللقب التركي «خان» الذي يعني «إمبراطور»، وكذلك اللقبين الفارسيين «باديشاه» Padishah (الملك العظيم) و«شاهنشاه» Shahinshah (ملك الملوك) «باديشاه» Padishah (الملك العظيم) و«شاهنشاه» Shahinshah (ملك الملوك) واللقب العربي «سلطان». وبداية من العام 1453، أخذ محمد الثاني، وكذلك فعل خلفاؤه من بعده، ينظرون إلى أنفسهم أيضا على أنهم ورثة الإمبراطورية الرومانية والأباطرة الحقيقيون الوحيدون في أوروبا. وفي ذلك كتب جنوي كان يقيم في المدينة، بعد بضعة أيام من الفتح: «بإيجاز، لقد زادت غطرسته كثيرا بعد الاستيلاء على القسطنطينية، لدرجة أنه يعتقد أنه سيصبح قريبا سيد العالم أجمع، ويقسم علنا بأنه قبل أن يمر عامان سيكون قد وصل إلى روما». فقد كانت أوروبا وروما موضع اهتمام العثمانيين كمجال للتوسع، أكثر من المناطق الناطقة بالتركية في وسط آسيا أو القوقاز. وكانت الاستعارة التركية للسيادة العالمية هي «التفاحة الحمراء». قبل العام 1453، تمثلت التفاحة الحمراء في الكرة الأرضية التي حملها في يده اليمنى تمثال عملاق للإمبراطور جوستينيان، كان منتصبا أمام هاغيا صوفيا. وبعد تحطيم التمثال في العام 1453، انتقلت الفاحة غربا، وأصبحت تشير إلى الهدف التالي للعثمانيين، وهو مدينة روما. فكانت «إلى الفاحة غربا، وأصبحت تشير إلى الهدف التالي للعثمانيين، وهو مدينة روما. فكانت «إلى الفاحة غربا، وأصبحت تشير إلى الهدف التالي للعثمانيين، وهو مدينة روما. فكانت «إلى

<sup>(\*)</sup> برج لندن Tower of London أو القصر والقلعة الملكيين لصاحبة الجلالة، قلعة تاريخية على الضفة الشمالية لنهر التايمز بوسـط لندن، بني في العام 1066 كجزء من الغـزو النورمندي لإنجلترا، وفي العام 1078 أمر وليام الفاتح ببناء البرج الأبيـض الذي أصبح رمزا للقمع الذي أنزلته النخبة الحاكمة بلندن، وبداية من العام 1100 اسـتخدمت القلعة كسـجن من حين إلى آخر، وجاءت ذروة استخدامها كسـجن إبان القرن السادس عشر، حين أصبحت العبارة «أُرسل إلى البرج» كناية عن أن المبتلى في طريقه إلى التعذيب والإعدام. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> إمبراطوريـة طرابـزون Trebizond إحـدى ثـلاث إمبراطوريـات يونانية بيزنطية خلفـت الإمبراطورية البيزنطية، تأسسـت في العام 1204 في المدينة التي لاتزال تحمل الاسـم نفسـه في شـمال شرق تركيا على ساحل البحر الأسود. [المترجم].

روما! إلى روما!» الصيحة الدائمة لابن حفيد محمد الثاني الشهير باسم سليمان القانوني. وبالنسبة إلى السلاطين اللاحقين، تمثلت التفاحة الحمراء في فيينا عاصمة الأباطرة الرومان المقدسين من آل هابسبرغ (6)(\*). فالطموح العثماني لم يكن له نظير. وفي المقابل، ظل شاه فارس مكبلا، وملك فرنسا متواضعا، والإمبراطور الروماني المقدس محليا.

دفعت العثمانيين أيضا الرغبة في مضاهاة المجد الذي بلغه الإسكندر الأكبر. فقد توحد محمد الثاني مع الإسكندر بقوة لدرجة أنه كلف موظف يونانيا صغيرا يدعى ميخائيل كريتوفولوس Michael Kritovoulos بكتابة سيرته باللغة اليونانية على الورق نفسه - وبالصيغة نفسها - الذي كتبت عليه نسخة أريان Arrian من سيرة حياة الإسكندر الموجودة في مكتبة السلطان، التي كانت تُقرأ عليه «يوميا». وكتب مبعوث بندقي أن محمد الثاني «يعلن أنه سيتقدم من الشرق إلى الغرب، كما تقدم الغربيون في مرات سابقة من الغرب إلى الشرق. ويقول إنه يجب أن تكون هناك إمبراطورية واحدة ودين واحد وسلطة واحدة في العالم. ولم يكن ثمة مكان أهم لخلق هذه الوحدة العالمية من القسطنطينية» (7).

كانت الإمبراطورية التي حكمها محمد الثاني وخلفاؤه من القسطنطينية دولة عائلية. ومع أن الأوروبيين حبيسي العقلية القومية كانوا غالبا يطلقون على السلطان اسم «عظيم الترك» Grand Turk وعلى الإمبراطورية العثمانية اسم «تركيا»، كأنها دولة قومية، فإن اسمها الرسمي ينقل جوهرها العائلي، إذ كانت تسمى دولة آل عثمان «المحروسة» أو «العليّة»، أو «الدولة العليّة». وكانت النخبة الحاكمة من الجنود والمسؤولين والقضاة، وبداية من منتصف القرن التاسع عشر كل المواطنين، يُسمون عثمانيين على اسم العائلة الحاكمة. وحتى نهاية القرن التاسع عشر، كانت كلمة «تركى» لفظة ازدرائية تستخدم للفلاحين الأناضوليين.

<sup>(\*)</sup> آل هابسبرغ Habsburg أو آل النمسا، واحدة من أعرق العائلات الحاكمة في أوروبا العصور الوسطى والعصر الحديث المبكر، كان منهم الأباطرة الرومان المقدسون من العام 1538 إلى العام 1740 وحكام الإمبراطورية النمساوية والإسبانية وبلاد أخرى كثيرة، أخذت الأسرة اسمها من قلعة هابسبرغ التي بناها بين العامين 1020 النمساوية والإسبانية وبلاد أخرى كثيرة، أخذت الأسرة اسمها من قلعة هابسبرغ التي بناها بين العامين 1030 و1030 في سويسرا الحالية الكونت رادبوت الكيتاغي Radbot of Kettgua وكان ابنه أوتو الثاني أول من أضاف اسم القلعة «الهابسبرغي» إلى لقبه، وحكمت العائلة مناطق واسعة من أوروبا والعالم الجديد في أوجها، وكانت أقوى ممالكها في إسبانيا وانتهت عوت آخر ذكورها في العام 1700، الذي أطلقت وفاته حرب الخلافة الإسبانية، وفي النمسا التي استمرت فيها بعد حرب الخلافة النمساوية (1740 - 1748) في شخص ماريا تريزا أرشيدوقة النمسا وملكة المجر. [المترجم].

وكما أوجد آل هابسبرغ فيينا، كذلك كانت القسطنطينية من خلق آل عثمان. فقد كانوا في حاجة إلى مدينة عالمية في مستوى إمبراطوريتهم. أطلق محمد الثاني وخلفاؤه على أنفسهم لقب «فاتح العالم» أو «ملك العالم». وكان من الألقاب المفضلة التي انتشرت سريعا لكل من السلاطين ومدينتهم «عالم بيناب» alem المفضلة التي تعني «مأوى العالم». وقد بدا من الملائم خلق عاصمة متعددة القوميات لإمبراطورية قُدر لاحقا أن ضمت اثنتين وسبعين قومية ونصف قومية (\*\*).

غـدت التعدديـة القومية جوهر القسـطنطينية. وكان مـن الأدوات الأدبية الشائعة بين الكتاب العثمانيين أن يقارنوا مزايا ومحاسن القوميات الكثيرة التي تعيش في الإمبراطورية وعاصمتها. وإبان القرن الخامس عشر، غدت الاختلافات القومية المستندة إلى التاريخ والجغرافيا أكثر منها إلى العرق، محسوسة جدا للناس، ومن ذلك وصف البطريرك المسكوني الأول في عهد العثمانيين جناديوس Gennadios لليونانيين بأنهم «عرق لا يوجد أرقى منه على وجه الأرض». ويقول مَثل بولندي من القرون الوسطى: «مادام العالم بقى كما هو، فلن يصير البولندي أخا للجرماني». وأثنى مؤرخ القرن السادس عشر البارز مصطفى على Mustafa Ali على تعدد القوميات في الإمبراطورية باعتباره مصدرا للقوة،. كان من بين هذه القوميات الأتراك واليونانيون والفرنجة والأكراد والصرب والعرب وغيرهم (\*\*\*. وإبان القرن التاسع عشر، وصف أحد وزراء السلطان، هو جودت باشا Cevdet Pasha، الإمبراطورية العثمانية بأنها مجتمع عظيم «لأن شعبها يتحدث لغات كثيرة، ولأنها انتقت أفضل المواهب والعادات والأخلاق من بن أقوامها المتنوعن (8). وكانت القوميات المختلفة في القسطنطينية تعلن عن نفسها بفخر عبر الرسوم والصور الفوتوغرافية وتكوين حرس السلطان، وإبان القرن العشرين في المواكب السياسية والوفود المرسلة لخلع السلطان.

كانت السياسة الواقعية Realpolitik السبب الرئيس لتنوع القوميات وتعددها في القسطنطينية. فقد احتاج الفاتح في عاصمته الجديدة إلى سكان

<sup>(\*)</sup> كان الغجر يعتبرون نصف قومية. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> تشــير كلمة الفرنجة إلى الفرنســيين تحديدا، أي الفرانك Franks، كما تُعمَّم كثيرا إلى الأوروبيين الغربيين جميعا. [المترجم].

كثيرين ومزدهرين لخدمة القصر وماكينة الدولة. ولم يكن هناك ما يكفي من الأتراك المسلمين لجعل القسطنطينية مدينة تركية تماما. فقد كانت غالبية سكان الإمبراطورية مسيحية في هذه المرحلة. وكان الأتراك مطلوبين في مختلف أرجاء الإمبراطورية، لتأهيل مدن البلقان والريف الأناضولي بالسكان. ونتيجة لذلك كتب المؤرخ كريتوفولوس أنه بعد العام 1453 جمع السلطان في القسطنطينية أناسا «من كل أرجاء آسيا وأوروبا، ونقلهم بكل عناية وسرعة، وهم أناس من كل الأمم، خاصة المسيحيين. فقد كان ولعه بالمدينة شديدا، وكذلك بتأهيلها بالسكان وإعادة ازدهارها السابق». وفي العاصمة الجديدة، كانت كل محلة أو رَبع (وحدة المعيشة الأساسية بالمدينة التي تضم دور عبادة لقاطنيها ودكاكين وأسبلة وحراسا ليليين) تحتفظ باسم المدينة الأصلية التي جاء منها سكانها، وكذلك عاداتهم الخاصة ولغاتهم وأساليب عمارتهم (9).

كان الأتراك الجماعة الأولى والأكبر عددا التي جلبها السلطان إلى القسطنطينية. فعلى مدى السنوات التالية للاستيلاء على المدينة في العام 1453 ظلت المدينة خرابا، كأن الطاعون قد ضربها. وكان على السلطان أن يستخدم الأسلوب العثماني المعروف بالسلم السورغون surgun، أي التهجير القسري للسكان، لنقل الأتراك إلى عاصمته الجديدة. وفي ذلك كتب المؤرخ عاشق باشا زادا Ashikpashazade أن السلطان:

أرسل مسؤولين إلى كل ربوع دولته يعلنون أن القسطنطينية تفتح أبوابها لكل رعايا الدولة، وتعدهم بامتلاك البيوت والبساتين والحدائق بلا مقابل... لكن على رغم هذا الإجراء، ظلت المدينة قليلة السكان، لذلك أمر السلطان بأن يؤتى بالقوة من كل ناحية بالأسر الفقيرة والغنية على حد سواء. وأُرسِل المسؤولون بالفرمانات إلى القضاة وحكام كل ولاية... وبعد ذلك بدأ سكان المدينة يزدادون كثيرا.

ذهب محمد الثاني شخصيا إلى بورصة لإجبار صناع هذه المدينة التجارية الغنية وتجارها على الانتقال إلى العاصمة. ولايزال الرثاء موجودا لمصير الفنانين والحرفيين الذين نقلوا بقسوة من العاصمة السلجوقية القديمة قونية بالأناضول إلى المدينة الملطخة بالدماء على شاطئ البسفور. وفي بعض اللحظات، انتابت الفاتح نفسه شكوك حول جائزته الجديدة، وفكر في العودة إلى العاصمة السابقة إدرنة التي كانت تتمتع

بعوامل الجذب الثلاثة: السكينة والقرب من أراضي الصيد والجغرافيا، والأخيرة جعلتها مركز التعبئة الطبيعي للحملات العثمانية على أوروبا<sup>(10)</sup>. لكن شكوك السلطان لم تدم.

فكما فعل قسطنطين الأكبر قبل ألف ومائة عام حين استدعى أعضاء مجلس الشيوخ من روما إلى القسطنطينية، وكما فعل بيتر الأكبر بعد مائتين وخمسين عاما في سانت بطرسبرغ، أمر السلطان «دعائم الإمبراطورية» بالانتقال إلى عاصمته الجديدة. وطلب منهم «أن يشيدوا بيوتا ضخمة في المدينة في الأماكن التي يختارها كل منهم. وأمرهم أيضا ببناء حمّامات عامة وخانات وأسواق، والكثير من الورش الجميلة جدا لتشييد دور العبادة». وكان محمود باشا، رجل الدولة المقتدر في زمانه، من أوائل الأعيان الذين شيّدوا مساجد، يوجد مسجده حاليا في منطقة الخانات والأزقة المزدحمة بجانب البازار الكبير (٢١١) Grand Bazaar.

كما استورد الفاتح يونانيين أيضا. لم تكن بعض مناطق المدينة قد فقدت سكانها اليونانيين. فعلى خلاف الفتح بالسيف الذي حدث مع المدينة، استسلمت بساماتيا Psamatya التي تُعرف حاليا باسم كوجا مصطفى باشا Roca Mustafa Pasha في جنوب غرب المدينة بالقرب من السور، وأفلتت بذلك من السلب والنهب، الأمر الذي يفسر وجود عدد كبير من الكنائس فيها اليوم. وفي قلب المدينة، وبرغبة صريحة من السلطان، بقيت ثانية أكبر كنيسة في المدينة، كنيسة الرسل المقدسين ومقبرة الأباطرة البيزنطيين والنموذج الأصلي لكنيسة سانت مارك في البندقية. كان محمد الثاني في حالة حرب مع الحكام المجاورين، المسيحيين والمسلمين، في الأناضول والبلقان على مدار معظم عهده. وفتح طرابزون والقرم (\*\*) وصربيا ووابية (\*\*\*) ودولة قرمان (\*\*\*) التركية المنافسة في الأناضول. ومع اتساع إمبراطوريته، نقل الفاتح يونانيين أكثر وأكثر بالقوة إلى القسيطنطينية. ووطن مزارعين عبيدا يونانيين (تحرروا إبان القرن التالي) في القرى خارج المدينة لضمان تزويدها بالمؤن الغذائية (12).

لم تكن هناك حواجز دينية بين اليونانيين والأتراك الذين عاشوا معا. فالمسيحيون «أهل كتاب»، ومع أن الإسلام، باعتباره وحي السماء الأخير، قد نسخ دينهم، فقد ظل

<sup>(\*)</sup> القرم Crimea شبه جزيرة على الساحل الشمالي للبحر الأسود، تتمتع بحكم ذاتي ضمن جمهورية أوكرانيا، استولت عليها روسيا منذ بضعة أشهر. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> وابية Euboea أكبر الجزر اليونانية بعد كريت. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> قرمان Karaman تشكل حاليا مدينة ومحافظة في جنوب وسط تركيا. [المترجم].

هذا الدين قريبا من الإسلام. ويجل المسلمون إبراهيم ومريم، ويعد «المسيح الذي ينزل عليه الخلاص»، كما جاء في مرسوم عثماني، أحد أعظم الأنبياء في الإسلام. وتقر الشريعة الإسلامية، كما جاءت نصا في القرآن، أن ينال المسيحيون في مقابل دفع الجزية والضرائب الأخرى وضعية أهل الذمة أو الرعايا المحميين، وكذلك الحق في حرية العبادة وإنفاذ شرائعهم الدينية.

ذهب محمد الثاني أبعد من ذلك. فنتيجة للنزاع بين مؤيدي المصالحة مع البابا ومعارضيها، لم يكن هناك بطريرك في القسطنطينية في العام 1453، وكان بوسع السلطان أن يترك الكرسي شاغرا حتى يختفي، كما حدث مع الكثير من الأسقفيات الأرثوذكسية في الأناضول العثمانية. لكن الفاتح كان الحاكم الأكثر استنارة في زمانه. وكان من علامات أصالته الفكرية أن أعاد البطريركية المسكونية التي كانت تترأس الكنيسة الأرثوذكسية من القسطنطينية منذ القرن الرابع.

كان الراهب جورج جناديوس اسكولاريوس تعليما ومكانة في المدينة في زمانه. وفي ابن القسطنطينية من أكثر الكهنة الأرثوذكس تعليما ومكانة في المدينة في زمانه. وفي الخمسين من عمره تقريبا، أصبح زعيم جماعة المؤمنين الأرثوذكس المعارضة للاتحاد مع روما. وحين أسره الأتراك في أثناء نهب القسطنطينية، أكرمه آسروه ووقروه في قرية قريبة من إدرنة. وهناك، كما ذكر كريتوفولوس، وكما أكدت الدراسات الحديثة، أرسل الفاتح في طلبه ومنحه الحرية والهدايا: «وفي النهاية عينه بطريركا وكاهنا أعلى للمسيحيين، وأعطاه - من بين حقوق وامتيازات أخرى كثيرة - حكم الكنيسة وسلطة لا تقل عما كانت لأسلافه في عهد الأباطرة». وقد كرسه الفاتح وتوجه في الخامس من يناير 1454 في كنيسة الرسل المقدسين.

لم تبق وثيقة تعين جناديوس. بيد أنه من المؤكد أن اليونانيين اللاحقين بالغوا في الامتيازات التي مُنحت لجناديوس، إذ تُعلق اليوم في حجرة الانتظار بالبطريركية في السطنبول صورة غير واقعية تظهر محمد الثاني وجناديوس متعادلين كنّدين. بيد أن الحقيقة هي أن البطريرك أصبح منذ ذلك الحين خادما للإمبراطورية العثمانية. وحصل البطريرك الجديد على راتب كبير، ومعه تأكيد شخصي من السلطان الذي خاطبه بالصيغة: «أقنى أن تكون بطريركا سعيد الحظ. اطمئن إلى صداقتنا، واحتفظ بكل الامتيازات التي تمتع بها أسلافك من البطاركة».



محمد الثاني فاتح القسطنطينية هنح الامتيازات الإكليروسية للبطريرك المسكوني جناديوس في العام 1453. طبعة من رسم زيتي أصلي يقال إنه من عمل جيرالمو غالازي دا سانتاكروز Girolamo Galazzi da Samacroce (1550-1500). يظهر البطريسرك والسلطان شبه نُدين. طبع هذا التصوير للعلاقات بين الحكومة العثمانية والجماعة اليونانية في القرن التأسيع عشر وعليه تعليقات باللغات العثمانية والفرنسية واليونانية والأرمنية لتعزيز التعايش الديني.

انطوى تعيين البطريرك على صفقة، حمى السلطان بمقتضاها البطريرك من الكنائس الأرثوذكسية السلافية المنافسة ومن المتعصبين من المسلمين. وفي المقابل، ساعد البطريرك في جمع الضرائب للسلطان، ونظريا ضمن ولاء اليونانيين ومنعهم من مساعدة عدوتي الإمبراطورية الكاثوليكيتين: البندقية والبابوية اللتين ساعدتا في الدفاع عن المدينة في العام 1453، وحاولتا أن تسترداها. والبطريرك، باعتباره رئيس الجماعة الأرثوذكسية، أدار نظاما قانونيا أرثوذكسيا منفصلا، يقوم على قوانين جوستينيان، وامتلك سلطة التغريم والسجن والنفي على شعبه. وعلى رغم أن البطريركية في القسطنطينية كانت أضعف وأفقر من مكافئها الغربي في القاتيكان، فقد كانت أهم لشعبها. وكانت الرمز والمؤسسة التي حافظت على الدين والأمل حيين في القلوب، وبعد فتح القسطنطينية تراجعت معدلات الدخول في الإسلام في المناطق العثمانية (13).

كان محمد الثاني الذي أخذ المبادرة في هذه الإجراءات جميعها، يقدّر الثقافة اليونانية، وكذلك الازدهار الذي عكن أن يجلبه اليونانيون إلى عاصمته. فكانت القسطنطينية، في بعض الأحيان، بابا في الحائط الفاصل بين الإسلام والمسيحية. ففي

العام 1455 أو العام 1456، ذهب السلطان مع وجهاء بلاطه إلى مقر البطريرك وطلب من جناديوس أن يكتب شرحا للمسيحية، تُرجِم من اليونانية إلى التركية على نفقة السلطان. جاءت هذه الوثيقة المعنونة «خلاصة موجزة للدين المسيحي» طويلة ومعقدة جدا، إذ كان من الصعب حتى على المسيحي أن يفهم عبارات مثل «إننا نؤمن بأن كلمة الله، والإنسان الذي نُزَّلت عليه كلمة الله، هو السيد المسيح، وحين تكون حياة المسيح في لحمه حياة إنسان مقدس تماما، تكون قوة حكمته وأعماله من قوة الله» (\*\*). واحتفظ السلطان باهتمامه بالمسيحية، وكان من بين مقتنياته من الآثار المسيحية المهد «الذي وُلد فيه المسيح»، الذي قال عنه لمبعوث بندقي إنه لا يبيعه بخمسمائة ألف دوقية (\*\*\*)، وعظمة ذراع القديس يوحنا المعمدان وجمجمته (١٤).

كان بعض أتباع البطريرك أقل انفتاحا واستنارة. فبعد بضعة أشهر من تكريس جناديوس، وُجد تركي مقتولا في فناء كنيسة الرسل المقدسين. حتى السلطان نفسه لم يكن في مقدوره حماية البطريرك من حشد غاضب من المسلمين كانوا مستعدين لتقبل أسوأ الأفكار حول المسيحيين. نقل جناديوس البطريركية وآثارها المقدسة وكنوزها إلى كنيسة «أم الرب البهيجة» التي بُنيت بالطابوق إبان القرن الثاني عشر في منطقة الفنار بقرب شاطئ القرن الذهبي. ونتيجة لأن السلطان كان قد وطن الكثير من الأسرى اليونانيين هناك، فقد كانت منطقة يونانية إلى درجة كبيرة.

كان الأرمن عنصرا مسيحيا آخر جلبه السلطان إلى القسطنطينية. وكانوا قومية متميزة عاشت في شرق الأناضول والقوقاز منذ القرن السادس قبل الميلاد على الأقل. منذ انعقاد المجمع الديني في خلقيدونية (قاضيكوي Kadikoy حاليا) المقابلة للقسطنطينية في العام 451، تبنى الأرثوذكس والكاثوليك كلاهما الاعتقاد بأن المسيح ذو طبيعتين متمايزتين: بشرية وإلهية. بينما كان الأرمن من القائلين بالطبيعة الواحدة للمسيح: طبيعة واحدة بشرية وإلهية في الوقت نفسه. وقد أدى استخدامهم للغة والأبجدية الأرمنيتين إلى الحفاظ على هويتهم المميزة، على الرغم من اختفاء آخر مملكة أرمنية في جنوب الأناضول إبان القرن الرابع عشر. وكان وجودهم بارزا في مملكة أرمنية في جنوب الأناضول إبان القرن الرابع عشر. وكان وجودهم بارزا في

<sup>(\*)</sup> ربا كان الغموض في أمثال هذه الوثائق مقصودا لحجب الأفكار التي تتعارض مع الإسلام، مثل ألوهية المسيح أو بنوته لله، وما شابه ذلك. [المترجم].

<sup>( \$ \$ )</sup> الدوقية أو الدوكانية ducat كان اسم العملة في كثير من البلاد الكاثوليكية مثل إسبانيا والإمارات الإيطائية في ذلك العصر. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التب اشتهاها العالم 1453 – 1924

شرق البحر الأبيض المتوسط كصاغة وحرفين (خاصة كبنائين) وتجار، وهي مهارات كانت مهمة للفاتح. وفي ذلك كتب كريتوفولوس أن «محمد الثاني نقل إلى المدينة رعاياه الأرمن الذين كانوا مميّزين في مجال الملكية والشروة والمعرفة التقنية وغيرها من الكفاءات الأخرى، فضلا عن الطبقة التجارية». وتلك هي نسخة السلطان الرسمية اللطيفة للحدث، بينها ألقى تاجر أرمني يدعى نيرسيس Nerses، كتب في العام 1480، باللائمة على السلطان في حشد «عاصفة هائلة على المسيحيين وعلى شعبه، من خلال باللائمة على السلطان في حشد «عاصفة هائلة على المسيحيين وعلى شعبه، من خلال نقلهم من مكان إلى آخر... فقد كتبتُ هذه الوثيقة في أوقات المرارة، حيث جلبونا من أماسيا (\*\*) إلى كونستاندنوبوليس (\*\*\*) بالقوة وعلى غير رغبتنا، وقد كتبتُ ذلك بمداد من دموعى أسى على حالنا».

تؤكد التقاليد الأرمنية التي تكشف عن نفسها في النقش الموجود على واجهة البطريركية الأرمنية الحالية الكائنة في منطقة كومكابي Kumkapi باسطنبول، أن محمد الثاني عين بطريركا أرمنيا في القسطنطينية في العام 1461. والحقيقة هي أن البطريرك الأرمني ظل في سيس (\*\*\*) في قيليقية Cilicia أو إيتشيمادزين (\*\*\*\*) في القوقاز، ولايزال هناك إلى اليوم. وهذا النوع من الأساطير التاريخية نتج عن رغبة الأرمن في رفع مكانتهم في الإمبراطورية العثمانية، وعن اشتهار محمد الثاني كبطل لكل القوميات، من نوع الإسكندر الأكبر، تستدعيه قوميات مختلفة حاميا لها. لكن مع صعود الأرمن في الثراء والنفوذ، ارتفعت منزلة أسقفهم. وإبان القرن السابع عشر، كان معترفا به بطريركا شرفيا أو «أسقفا يدعى بطريركا»، يدير المحاكم العدلية والسجن، مثل البطريرك المسكوني (15).

إلى الشمال من القرن الذهبي، وعلى النقيض تماما من القسطنطينية نفسها، توجد منطقة غَلَطَة Galata الغنية. سيطر الجنويون على هذه المنطقة منذ القرن الثالث، حين استقروا فيها. فكانت منزلة شنغهاي المشرق، أي مستعمرة شبه

<sup>(\*)</sup> أماسيا Amasya حاليا مدينة ومحافظة في شمال تركيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كونستاندنوبوليس Konstandnupolis أحد أسماء القسطنطينية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> كانت مدينة سيس Sis قديما عاصمة مملكة قيليقينة Cilicia الأرمنية، تقع حالينا في مقاطعة أرارات الأرمنية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> إيتشيهادزين Echmiadzin أو فاغارشاباد Vagharshabat مدينة أرمنية في مقاطعة أرمافيز تشتهر بأنها مقر كنيسة الأرمن الأرثوذكس المعروفة باسم «الكرسي الأم لإيتشيمادزين المقدس». [المترجم].

مستقلة تستأثر بالتجارة الإقليمية من الإمبراطورية البيزنطية الآفلة، على نحو ما فعلت شنغهاي مع الإمبراطورية الصينية الآفلة بعد أربعة قرون. ففي مقابل القسطنطينية جنوب القرن الذهبي، كانت غَلَطَة (تعرف كذلك باسم بيرا Pera القسطنطينية تعني «ما وراء») أقرب إلى مدينة إيطالية صغيرة، حيث الكنائس الكاثوليكية والشوارع المستقيمة والمنازل المتينة المبنية بالحجارة والساحة العامة. وكانت أعلى بناية فيها، التي لاتزال تهيمن على الأفق اليوم، هي برج غَلَطَة المدبب, ذلك النصب القوطي الذي ضل طريقه إلى ضفاف البسفور. وفي العام 1453، كانت غَلَطَة أكثر ازدهارا وسكانا من المدينة البيزنطية جنوب القرن الذهبي.

كانت جنوى والإمبراطورية العثمانية حليفتين منذ فترة طويلة. ومع ذلك، فقد قاتل الكثير من الجنويين الغَلَطَيين ضد العثمانيين، وقال السلطان إنهم هم الذين منعوا سقوط المدينة من أول يوم للحصار. ومع ذلك، فقد كان السلطان أكثر اهتماما بازدهار المدينة من أول يوم للحصار. ومع ذلك، فقد كان السلطان أكثر اهتماما بازدهار المدينة منه بالانتقام. فمنح امتيازا في الأول من يونيو 1455 باللغة اليونانية (\*) إلى «أهالي غَلَطَة ونبلاثها»، لايزال موجودا في المكتبة البريطانية. ففي مقابل الاستسلام ودفع الجزية، أصبحوا رعايا يحظون بحماية الإمبراطورية. وسمح لهم بالاحتفاظ بممتلكاتهم و«إنفاذ عاداتهم وشعائرهم»، ما عدا «دق أجراس كنائسهم» التي كانت أصواتها تمثل خوفا مرضيا لدى العثمانيين الذين لم يطيقوا أي منافسة لصوت الأذان الصادر من المآذن. وصودرت أسلحة المواطنين، وهُدم جزء من سور المدينة (كل ما يبقى منه اليوم هـو جزء قريب من القرن الذهبي كانت تعتليه أسلحة أسرة دوريا Doria الجنوية العظيمة). وما عدا ذلك، لم تتعرض غَلَطة لأي عقوبات. وكما جاء في رسالة كتبها العمدة السابق بعد أيام قليلة لأخيه في جنوى، ف «قد أمر [السلطان] أيضا بوضع قوائم بكل ممتلكات التجار والمواطنين الذين فروا من هنا، وقال إن عادوا، فسوف تعاد إليهم، وإن معتلكات التجار والمواطنين الذين فروا من هنا، وقال إن عادوا، فسوف تعاد إليهم، وإن لم يعودوا، فسوف تكون لي» (16). وقد عاد معظمهم واستردوا ممتلكاتهم.

كان السلطان يُحِبُّ وجود الفرنجة Franks (أي الأوروبيين الغربيين) في بلاطه. فعلى مدى سنوات كثيرة، استعمل السلطان تاجر شبٌ غنيا من أصل جنوي، يدعى فرانسيسكو درابيريو Francesco Draperio، كديبلوماسى غير رسمى (تحتفظ كنيسة القديسة ماريا

<sup>(\*)</sup> حتى أوائل القرن السادس عشر، كان السلاطين العثمانيون يستعملون بعض السكرتيرين اليونانيين ويصدرون الوثائق باللغة البركية. [المؤلف].

درابريس في شارع الاستقلال بذكرى أسرته إلى اليوم). فقد كان السلطان مولعا جدا بجو غَلَطَة اللاتيني، حتى إنه ذات مرة دخل كنيسة فرانسيسكانية وشاهد قداسا.

ومع اتساع فتوحات السلطان، جلب مزيدا من الإيطاليين إلى المدينة، في العام 1460 من المستعمرات الجنوية على شواطئ بحر إيجة، وفي العام 1475 من القرم. وقد كان الإيطاليون مفيدين للسلطان، تماما مثل اليونانيين. وفي البحر الأدرياتيكي وبحر إيجة، واجه السلطان البندقية، إحدى القوى العظمى في ذلك الزمان، التي كانت تمتلك أسلطولا أقوى من أسلطول العثمانيين. وكانت فلورنسا المنافس الإيطالي الرئيس للبندقية. لذلك شبجع السلطان الفلورنسيين على الانتقال إلى غُلطة ومنحهم بيوت البنادقة المطرودين، حتى إنه استشار القنصل الفلورنسي في قراره إعلان الحرب على البندقية في العام 1463. وفي ذلك العام، زيَّن الفلورنسيون في غَلَطَة بيوتهم احتفالا بالفتح العثماني لمملكة البوسنة المستقلة (التي تحولت سريعا إلى حصن عثماني، وأصبحت تعرف باسم «الأسد الذي يحرس أبواب القسطنطينية»). وفي العام 1465، حلُّ السلطان ضيفا على الفلورنسيين، إذ تناول معهم العشاء في مستودعهم التجاري الرئيس الذي استُقبل فيه بكل أبهة وفخامة. وبحلول العام 1469، كانت خمسون شركة فلورنسية تعمل في الإمبراطورية العثمانية، كانت تستورد الحرير والمخمل والزجاج وفراء الثعلب والورق، حيث كانت معظم الوثائق العثمانية تكتب على ورق إيطالي. وكانت المشكلات الأساسية التي تواجههم في «الحفاظ على استمرار حركة السوق» -وفقا للعبارة الشائعة آنذاك - تأتي من الطاعون ومن البنادقة، وليس من العثمانيين (17). يكشف مثال غَلَطَة أن الشرق والغرب كان بإمكانهما أن يتعايشا معا في القسطنطينية. فلم تكن الإمبراطورية العثمانية مطلقا على نحو ما يزعم بروديل Braudel «نقيض أوروبا ومضاد المسيحية». فالأسر التجارية بغَلَطَة، مثل تيستا Testa ودرابريـس Draperis وفورنيتي Fornetti، كانت الأعرق في المدينة. وأطلق عليهم الأتراك «الفرنجة العذبيان» Sweet Water Franks، في مقابل «الفرنجة المالحين» Salt Water Franks مـن أوروبـا. وكانت هيئة مكوّنـة من اثني عشر مستشارا، تسمى جمعية بيرا المبجلة، تدير كنائس الجماعة الكاثوليكية. وكان التجار يجتمعون مرتين في اليوم لمناقشة التجارة في نظير لبورصة لندن، هو رواق القصر البلدي Plazzo del Commune، تلك البناية القوطية التي شُيّدت على غرار قصر سان جورجو Plazzo San Giorgio في جنوى (\*\*). وفي وقت السلم بين الإمبراطورية والبندقية، كان البايلو Bailo أي ممثل البندقية يدير محكمة عدلية للقضايا المدنية الخاصة بالرعايا البنادقة (والأوروبيين الآخرين)، كانت السلطات العثمانية تنفذ أحكامها (\*\*\*). ونظم هذا الممثل أيضا خدمة بريدية كانت تغادر مرتين في الشهر، برا خلال البلقان إلى كاتارو (\*\*\*) على ساحل دالمسيا، وبعد ذلك بحرا إلى البندقية. وكانت الرسائل بين المدينتين تستغرق عموما زهاء شهر للوصول إلى مقصدها.

كانت غَلَطَة مركزا للمتعة فضلا عن التجارة. فكل فترة صوم فيها كانت كرنڤالا، للدرجة أن «المرء قد يعتقد أنه في بلدة إيطالية»، كما كتب مارك أنطونيو بينافيتا Marcantonio Pignafetta. وكان ألفيس غريتي Alvise Gritti واحدا من أوروبيين غربيين كثيرين كونوا ثرواتهم على ضفاف البسفور. ولد غريتي في القسطنطينية التي عمل أبوه سفيرا بندقيا فيها، وحرمته الولادة غير الشرعية من العمل في البندقية، وعاش في أبهة في غَلَطة (يقال إن اسمه التركي بايوغلو Beyoglu الذي يعني «ابن البيه» son of the Bey (عنه ممثلا عنه عنه عنه عنه أوتاجر جواهر، ويقال إنه كان يعيش حياة المسلمين بين الأتراك وحياة المسيعين بين الأوروبيين الغربيين. وفي العام 1524، وبعد أن أصبح أبوه دوج البندقية مباشرة، أقام مأدبة في القسطنطينية لثلاثمائة ضيف، من بينهم أتراك، تعشوا لحم أيل وحجَل وطاووس. ثم رقصت لهم نساء غَلَطَة «بحركات خليعة أتراك، تعشوا لحم أيل وحجَل وطاووس. ثم رقصت لهم نساء غَلَطَة «بحركات خليعة

<sup>(\*)</sup> مجردا من شـعار النبالة الجنوي والنوافذ القوطية، يشكل القصر حاليا ورشة تسمى بركة هاني Bereket Hani (\*) مجردا من شـعار النبالة الجنوي والنوافذ القوطية، يشكل القصر حاليا ورشة تسمى بركة هاني المدينة. انظر ق Galatakulcsi وشارع البنوك Bankalar Caddesi. رجا يعد أقدم بناية مدنية في المدينة. انظر و Studia Turcologica memoriae Alexii Bombaccii Dicata, Naples, 1982, 166-79.

<sup>(\*\*)</sup> على امتداد الكتاب، سيستعاض عن كلمة «بايلو» بكلمة «سفير»، لأن حاملها كان سفير البندقية. [المترجم]. (\*\*\*) كاتارو Cattaro أو كوتور Kotor: مدينة ساحلية في مونتنيغرو على خليج كوتور. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> البيه Bey هو اللقب أو الرتبة العثمانية التي تلي رتبة الباشا. وقد استقر المترجم على هذا التعريب لهما، لأنه أقرب في النطق إلى الأصل التركي «في» من الشكل الآخر لتعريبها وهو «بيك» الذي رجا يكون تعريبا لأحد تنويعات الكلمة التركية نفسها، وهو beg أو baig [بيك] الذي رجا يرجع استخدامه في المنطقة العربية إلى ما قبل الحكم العثماني إلى المماليك الذي كانوا في أغلبيتهم يشتركون في الأصل العرقي والنشأة الجغرافية مع الأتراك العثمانين. [المترجم].

<sup>(</sup>أ) الــدوج Doge هــو لقــب القاضي الأول وحاكم جمهوريتـي البندقية وجنوا، تترجـم الكلمة أحيانا إلى «دوق». [المترجم].

<sup>(‡)</sup> الصدر الأعظم أو الوزير الأول هو أعلى منصب في الحكومة العثمانية، دون السلطان، كان يحمل ختم السلطنة ويرأس جلسات الوزراء في الباب العالي ويدير شؤون العاصمة. [المترجم].

تذيب المرمر»، وتلا ذلك المسرحية الكوميدية «الروح وكيوبيد» Psyche and Cupid، ومبارزة وتمثيل للاحتلال البرتغالي لسيلان. قال كاتب تركي إبان القرن السابع عشر عن غَلَطَـة: «من يذكر غَلَطَة يذكـر الحانات، عافانا الله! حيث تجمد البيرة في عز الصيف بالثلج القادم من جبال بورصة. أما نسـاء غَلَطَة بثيابهن الرائعة، اللاتي كن يرتدين كل ثرواتهن في شكل جواهر، فقد احتفظن حتى القرن العشرين باشتهارهن بالقدرة على تحويل الملاك إلى شيطان (18)(\*).

هكذا، كانت القسـطنطينية بداية من العام 1455 عاصمة للإمبراطورية العثمانية، وكذلك للكنيسة الأرثوذكسية، وكانت أيضا موطنا للثقافة التجارية المميّزة لموانئ شرق البحر الأبيض المتوسط المعروفة باسم المشرق (\*\*\*). وحتى أوائل القرن التاسع عشر، كانت اللغة الإيطالية - لغة التجارة والبحر - اللغة الثانية في القسـطنطينية، إذ كان يتحدثها كل الفرنجة ومعظم اليونانيين والأرمن وبعض الأتراك. وقد دخلت مصطلحات ملاحية إيطاليـة كثيرة إلى اللغـة التركية، مثل caravel [الكارفيـل] وbombarda [البومباردا] اللتين تشيران إلى نوعين من السفن، أو كلمة iskele (من كلمة scala الإيطالية) التي تشير إلى مكان إبرار السفن. (في تجل آخر للهيمنة الإيطالية، كان التجار الإنجليز قبل العام 1830 يشيرون إلى موانئ شرق البحر الأبيض المتوسط باسم «لوفانت سكيلز» Levant scales [موانئ المشرق]). وانتشر في موانئ البحر الأبيض المتوسط أيضا شكل من اللغة المبسطة الإيطالية، ضمت كلمات فرنسية ويونانية وإسبانية وعربية وتركبة عُرفت باسم اللغة المشتركة lingua Franca. وحتى أوائل القرن العشرين، كانت نداءات أو صرخات مثل Guarda! Guarda! [انتبه] لتفادي الاصطدام أو Monsu, arrivar! [هـا قد وصل] لإعلان الوصول، لاتزال تُسـمع في المدينة (19). وفي عهد محمد الثاني كانت غَلَطَة ضاحية تابعة، لكنها في السنوات التالية مارست نفوذا قويا ومهيمنا على التجارة والثقافة والديبلوماسية في القسطنطينية.

<sup>(\*)</sup> يقول مَثل لاحق: إذا أردت أن تدمر حياتك، فتزوج من امرأة مشرقية. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> كما اشْتُقت كلمة «الشرق» Orient من الكلمة اللاتينية oriens التي تعني الشروق، كذلك اشْتُقت كلمة المشرق Levant من المقابل الفرنسي الذي يعني الشروق أيضا. وبالنسبة إلى الأوروبي الغربي، أصبحت كل تنويعات كلمة المشرق في اللغات الأوروبية تشير إلى الأراضي التي تشرق منها الشمس، وبالتالي الأراضي الواقعة على الشواطئ الشرقية للبحر الأبيض المتوسط، وهي تحديدا الدول الحديثة: اليونان وتركيا وسورية ولبنان وفلسطين ومصر، التي كانت من القرن السادس عشر إلى القرن العشرين، جزءا من الإمبراطورية العثمانية. [المترجم].

وكما حدث في المدن العالمية الأخرى، مثل أمستردام إبان القرن السابع عشر، وفيينا إبان القرن التاسع عشر، ونيويورك إبان القرن العشرين، جذبت القسطنطينية اليهود. عانى يهود القسطنطينية من فتحها، كما عانى سكانها الآخرون. وقد وصلتنا قصائد عبرية ترثي استعبادهم وإبعادهم ووحشية العثمانيين معهم. فقد جُلب معظم اليهود من الإمبراطورية العثمانية إلى القسطنطينية رغما عنهم من خلال السورغون أو التهجير القسري. وحيث إن اليهود كانوا ممنوعين من مغادرة أماكنهم من دون إذن رسمي، فقد اعتبروا أنفسهم «مكبلين بأغلال الأسر». وحتى القرن التاسع عشر، ظل المهجرون قسريا surgunlu متميّزين في الطقوس ودفع الضرائب عن اليهود الذين جاءوا إلى المدينة بإرادتهم kendi gelen.

وبعد العام 1453، شجعت الإمبراطورية اليهود على الهجرة إليها من أوروبا. والرسالة التالية من حبر يهودي إلى إخوته المضطهدين في أوروبا، تفيض بحماسة من النوع الذي ميّز نشرات الهجرة الصهيونية لحث اليهود على الاستيطان في الأرض الموعودة:

هنا في أرض الأتراك، ليس ثمة ما نشكو منه. فنحن نمتلك ثروات عظيمة، وتحـت أيدينا فيض من الذهب والفضـة. ولا نخضع لضرائب ثقيلة، وتجارتنا حرة ولا يعوقها شيء. وهذه الأرض وفيرة الثمار. وكل شيء فيها رخيص، وكل واحـد منا يعيش في أمن وحريـة. واليهود هنا لا يُرغمـون على ارتداء نجمة صفـراء علامة عـلى الذل، كما هي الحال في ألمانيا التي لا يغنبي فيها الثراء العظيم عن اليهودي لعنة الذل (\*) لأن الثروة نفسها تثير الغيرة بين المسيحيين، ولذلـك تجدهم يدبرون له كل أنـواع الافتراءات لتجريده من ذهبه. قوموا يا إخوق وشدوا أحزمتكم واحشدوا كل قواكم وتعالوا إلينا.

فعلى خلاف الحال في أوروبا الغربية، لا يوجد في «مأوى العالم» قيود على حرية التجارة، ولا يحد بناء المعابد إلا قيود قليلة للغاية. وسرعان ما ازدهر اليهود كعطارين وحدادين ونجارين، وفي حالات استثنائية كملتزمي ضرائب ومموّلين وأطباء (\*\*\*). واعتمادا على ثروتهم الجديدة، مَكّنوا من التغلب على اتحادات تجارية مسيحية وإسلامية بالحصول

<sup>(\*)</sup> كان إجبار اليهود على ارتداء شارات صفار كعلامة على مكانتهم المتدنية تقليدا متبعا أيضا في إسبانيا بعد «استرداد» المسيحيين لها، وربما في أماكن أخرى كثيرة عبر أوروبا، لكن يبدو أن رسالة الحبر اليهودي كانت موجهة إلى يهود ألمانيا، ولذلك خصهم بذل الشارات الصفراء. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> لم تكن هناك بنوك في هذه الأزمان، لكن وظيفة المموّل banker موجودة منذ فجر التاريخ، وهو شخص كان يقرض المال للأشخاص أو الحكام بفائدة كبيرة. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

على إيجار جمارك القسطنطينية. وبعد العقود الأولى، كان تاريخهم في القسطنطينية استثناء في التاريخ اليهودي، فكان قصة سعيدة في وسط بحر من المآسي. ففي القسطنطينية، لم يكن لكلمات «مذبحة» و«غيتو» و«محكمة تفتيش» معنى أو وجود.

منذ أواخر القرن الخامس عشر حتى وقت قريب، تركزت تجمعات اليهود في القسطنطينية في منطقتي بالات Balat وهاسكوي Haskoy على جانبي القرن الذهبي، اللتين آوتا السكان اليهود من قبل الفتح. وكان يقال إن «فتيان بالات شبان أقوياء جدا، وفتيان هاسكوي مجرد زبيب مجفف». سيطرت المعابد على الحياة اليهودية، وحافظت على عادات المنطقة التي أتى منها المصلون وطقوسهم، وأدارت المدارس المحلية والجمعيات الخيرية، ونظمت دفع الضرائب للدولة. وكان الأحبار قضاة المحاكم اليهودية التي تمتعت باستقلال غير معهود، فضلا عن سلطة التشريع لليهود".

كان من أنجح اليهود في القسطنطينية طبيب يدعى جياكومو دي غايتا di Gaeta، كان قد ترك تعصب إيطاليا عصر النهضة إلى ملاذ الإمبراطورية العثمانية. ونال طبيب السلطان يعقوب باشا Yakup Pasha، كما سُمي بعد اعتناقه الإسلام، امتياز الإعفاء الضريبي له ولأحفاده، سواء اليهود أو المسلمين. كانت القسطنطينية مدينة مزدوجة الهوية. وكما كانت الحال مع جناديوس وألفيس غريتي والسلطان نفسه، كان يعقوب باشا ينتقل بسهولة بين العوالم المختلفة. فكان يتردد على قصر السلطان، وكذلك بيت سفير البندقية في غَلَطة. ورجا بأمر من السلطان، نقل معلومات كاذبة لتشويش صناع السياسة البنادقة، مثل الادعاء في العام 1465 بأن السلطان اعتنق المسيحية (22).

جلبت الإمبراطورية اليونانين والأرمن والإيطالين واليهود إلى المدينة، في المقام الأول لأسباب اقتصادية. واستوردت الدولة العائلية بنفسها عنصرا عرقيا خامسا. فقد كانت الحكومة العثمانية تسمى «الباب»، وهو اسم مستمد من الجزء من قصر الحاكم الأكثر أرتباطا بالسلطة، إذ كان الجميع ينظرون إلى الحكومة العثمانية باعتبارها إدارة الدولة والعدالة، التي تجري أمام باب السلطان عن طريق أسرته الممتدة ومديريه. وكان الجزء الأساسي من مسؤولي السلطان وجنوده عبيدا يعرفون باسم القبة قولي kapi kulu أو «عبيد الباب»، عكس تركيبهم الإمان العثماني بالتنوع العرقي. كان هؤلاء العبيد فتيانا بين الثامنة والسادسة عشرة يُجنّدون وفقا للحاجة من بين السكان المسيحيين الريفيين في البلقان، وبدرجة أقل من الأناضول، عبر عملية عرفت باسم الدفشرمة devshirme

أو «الجمع». لم يكن مسموحا بأن يكون هؤلاء الفتيان من الأتراك. فبعد غزو البوسنة في العام 1463، وعلى الرغم من أن القرآن يحرم استعباد المسلمين، شرعت الإمبراطورية في «جمع» السلاف المسلمين، دون المسلمين من أصل تركى.

كان تاريخ ميلاد الفتيان يسبجل، وكذلك تفاصيل نسبهم. وبعد ذلك، كانوا يؤخذون إلى القسطنطينية ويُختَّنون ويُدْخَلون في الإسلام (ع). وكان أفضل هؤلاء الفتيان شكلا ونسبا يعلمون في مدرسة القصر أو بيت الباشا، وفي النهاية يدخلون الخدمة العامة. وكان الآخرون «يعطون للأتراك» ويرسلون إلى المزارع في الأناضول لتعلم اللغة التركية. وبعد ذلك كانوا يعملون بستانيين في القصر الإمبراطوري أو بحارة في الأسطول الإمبراطوري أو عمالا في أماكن البناء في المدينة، وفي النهاية كانوا ينضمون إلى الانكشارية التي تكونت من زهاء خمسة عشر ألفا أو عشرين ألف جندي وشكلت رأس حربة الجيش العثماني والقوة العسكرية والشرطية الأساسية في القسطنطينية نفسها. وكانت تقوم بدوريات على الأسوار وترابط في الأبراج السبعة وتفرض القانون والنظام وتحرس البطريرك والسلطان نفسه.



رسام مجهول، دورية الانكشارية ليلا، في نحو العام 1590. كانت أمثال هذه الدوريات تقبض على اللصوص وتضمن أن الأهالي داخل بيوتهم. يركب أغا الانكشارية حصائه، ويحمل جنوده الفوانيس أمام أسوار للدينة.

<sup>(\*)</sup> كان الختان في هذه الأزمان لصيقا بالإسلام، حتى أنهم في إسبانيا كانوا يكشفون عورة من يشكون في أمره من المورسكيين، وهم المسلمون الذين بقوا بعد ستقوط ممالكهم ونُصُّروا قسرا، للتأكد من ممارسته للإسلام سرا، فإن وجدوه مُختَّنا، فإن ذلك كان يُتخذ قرينة على ممارسته للإسلام سرا، وكذلك في حظائر العبيد في الجزائر في العصر الحديث المبكر، كان لزاما على من يعلن إسلامه من العبيد الأسرى أن يُختَّن ولو كان طاعنا في السن. (المترجم).

القسطنطينية: المدينةالتي اشتهاها العالم 1453 – 1924

كانت قلوب بعض الأسر المسيحية تنفطر حزنا حين يؤخذ أطفالهم «للجمع». وكان من بين الأغاني الشائعة واحدة تقول:

لعنة الله عليك أيها الإمبراطور، لعنك الله ثلاثا على الشر الذي فعلته، والشر الذي تفعله. فأنت تقبض على العجائز وكبار الكهنة وتكبلهم لكي تأخذ الأطفال انكشارية لك. فتبكي أمهاتهم وآباؤهم، وكذلك أخواتهم وإخوتهم وأنا أبكي حتى يضنيني البكاء وسأظل أبكيهم ما دمت حيا ففي السنة أخذوا أني، وهذه السنة أخذوا أخي.

لكن في مقابل فجيعة أمثال صاحب هذا الرثاء، كانت الأسر الأكثر دراية بالأمور تسعد برؤية أطفالها يضمنون موطئ قدم لهم في السلم الإداري العثماني. علاوة على أن العبودية كانت أقل إذلالا في العالم الإسلمي منها في العالم المسيحي. فقد كان فتيان الدفشرمة الذين يتعلمون في قصر السلطان أو الوزراء تتهيأ لهم الفرص لشغل أعلى المناصب في الإمبراطورية، والعناية بأقاربهم. وكان «عبيد الباب» معفيين من كثير من القيود القانونية المفروضة على العبيد الآخرين في أمور الزواج والملكية. لذلك كان السلاف البوسنيون يطلبون بأنفسهم استمرار إجراء عمليات «الجمع» في أوساطهم، على الرغم من تحوّلهم من المسيحية إلى الإسلام. وفي ذلك كتب سفير البندقية أن جنود الانكشارية «يجدون فخرا في القول بأنهم عبيد السيد الكبير»، لأنهم يعرفون أنها دولة الانكشارية «يعدون فخرا في القول بأنهم عبيد الشبان الكاثوليك الأيرلنديون - قبل مائة عبيد، يمتلك العبيد الأمر والنهي فيها». ألم يكن الشبان الكاثوليك الأيرلنديون - قبل مائة الحرب منهم أن يحكموا الإمبراطورية البريطانية كخدم للإمبراطورة الملكة؟ (٤٥)(\*).

كانت الدفشرمة كممارسة عثمانية خاصة تحظى برعاية محمد الثاني. وفي ذلك كتب أحد الإيطاليين: «إنه في ذلك يُظهِر إصرارا رائعا على غايته، كأنه يبتغي بجهوده إنتاج شعب جديد». أسهمت هذه العملية في استبعاد ثوار محتملين وتحويلهم إلى عثمانيين موالين. علاوة على أن «مرايا الأمراء» (\*\*\*) الإسلامية التقليدية التي كان

<sup>(\*)</sup> الإمبراطور الملك أو الإمبراطورة الملكة: لقب للحاكم الذي يتحد تحت عرشه إمبراطورية ومملكة. [المترجم]. (\*\*) مرايا الأمراء أو الملوك أو الآداب السلطانية هي نوع الأدب العربي والإسلامي الذي يتناول أصول الحكم والحكمة السياسية ويقدم النصائح والإرشادات للحكام. [المترجم].

البيروقراطيون العثمانيون يقرأونها، أكدت مزايا التنوع العرقي. وقد جاء في كتاب الحكم أو نظام الملك أن السلطان إذا استعمل أعراقا مختلفة، فإن «الأعراق جميعا ستسعى إلى أن تتفوق إحداها على الأخرى... وحين يكون الجند من عرق واحد، تنشأ مخاطر، إذ يفتقرون إلى الحماس وتعم الفوضي».

كان الشك في الأتراك السبب الرئيس لتقليد «الجمع» أو الدفشرمة. وفي ذلك كتب أحد نزلاء القصر: «لا يوجد غير القليل من الأتراك الناطقين باللغة المحلية في القصر لأن السلطان يجد لنفسه خدما أكثر إخلاصا بين المسيحيين معتنقي الإسلام الذين لا موقد لهم ولا بيت ولا أهل ولا أصدقاء. وهؤلاء يكنون للسلطان مودة ويظهرون حرصا على خدمته، حتى إنهم لا يترددون طوعا عن تقديم ألف روح لحماية حياته وتوسيع إمبراطوريته». وفي المقابل، كان كثير من أعضاء النخبة الإسلامية التركية سابقين في الوجود على نشأة دولة آل عثمان وينظرون إليهم بعين الحسد، إذ كانت هناك دول تركية أسبق في الأناضول مثل الروم (\*\*) والدانشيمنديين (\*\*\*)، وكان العثمانيون مجرد «قادمين جدد». وقد تعلم محمـد الثاني نفسـه أخطار وجود نخبة إسـلامية قوية، فبعـد أن حكم عامين، خُلع في العام 1446، ربما بتحريض من الصدر الأعظم جندرلي خليل Candarli Halil، سليل أسرة قدمت ثلاثة صدور عظماء، ورجع أبوه مراد الثاني إلى العرش لعامين. وخوفا من رد الفعل الغربي، ظل الصدر الأعظم يعارض قرار محمد الثاني مهاجمة القسـطنطينية، ووصف القرار بأنه «حماقة شـاب ثمل». وبعد الحصار مباشرة، أعدمه محمد الثاني. ولذلك كان معظم الصدور العظماء والباشوات من «عبيد الباب»، فمن بين أول ثمانية وأربعين صدرا أعظم بعد العام 1453، كان ثمانيـة عشر منهم فقط أتراكا محليين. ونقمة على ذلك الوضع، أطلق بعض الأتراك على مجلس السلطان أو الديوان اسم «سوق العبيد» (24).

كان وجود الانكشارية يعني أن كثيرا من الجنود - وبنائي المساجد والوزراء العظماء - في القسطنطينية من السلاف. وفي ذلك يذكر رحالة فرنسي في العام

<sup>(\*)</sup> سلطنة الروم أو سلاجقة الروم Rum: دولة تركية - فارسية سنية حكمت الأناضول بين العامين 1077 [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> الدانشيمنديون Danishmend: عائلة تركية حكمت في المناطق الشرقية والشمالية من الأناضول إبان القرنين الحادي عشر، تُنسب إلى مؤسسها دانشيمند غازي، كان مركزها في سيفاس وتوكات ونيكسار. [المترجم].

1542 أن اللغة السلافونية Sclavonian (الصربية - الكرواتية) كانت اللغة «الأكثر استخداما وتداولا في القصر... بسبب انتشارها بين الانكشارية». وعلى خلاف ما اعتقد المؤرخون في السابق، كان عبيد الباب أيضا قادرين على الوجود في عالمين، إذ كانوا من العاصمة يحافظون على التواصل مع أسرهم في الولايات. على سبيل المثال، أجرى الصدر الأعظم محمود باشا مفاوضات مع صربيا في العام 1457. وإذا كانت هذه المفاوضات قد أدت إلى سلام موات وجزية أعلى للإمبراطورية العثمانية، فإن ذلك رجع بلا شك إلى أن المسؤول الأعلى في البلاط الصربي القائد العسكري الأعلى ميخائيل أنغلوفيتش Michael Angelovic كان أخاه (25).

شكل بعض عبيد الباب جماعة ضغط صربية في العاصمة، كانت في نزاع دائم مع البطريركية التي هيمن عليها اليونانيون. كان من أبرز صرب القسطنطينية وإحدى أبرز الشخصيات في التاريخ العثماني ذلك الرجل الذي ولد بعد خمسين عاما من الفتح، في العام 1505، باسم باجيكا صوكولوفيتش Bajica Sokolovic، في بلدة فيشغراد Visegrad الصغيرة على الحدود الصربية - البوسنية. ترقى هذا الرجل ذو الطلعة المهيبة واللحية السوداء والأنف المعقوف، سريعا خلال رتب الدفشرمة، وتولى - على التوالي - مناصب مربي الصقور وأمير البحر الأعلى ووزير ونائب الإمبراطور في أوروبا. التوالي - مناصب مربي الصقور وأمير البحر الأعلى محمد باشا صوكولو، كما عُرف بعد وأخيرا، من العام 1564 إلى العام 1579، شغل محمد باشا صوكولو رجلا دمثا وحصيفا وحريصا إسلامه، منصب الصدر الأعظم. كان محمد باشا صوكولو رجلا دمثا وحصيفا وحريصا على المال، ما جعله رجل دولة يتمتع برؤية عالمية. فمن قصوره في القسطنطينية، خطط الباشا قنوات بين نهر الدون والفولغا وبين البحر الأحمر والبحر الأبيض المتوسط لمساعدة الدول الإسلامية ضد روسيا والبرتغال على التوالي، وأرسل الذخائر إلى سومطرة، وشارك في اختيار ملك جديد لبولندا، وطلب صورا وساعات من البندقية، ورتب سلاما ناجحا مع إسبانيا والبندقية والبابوية، على الرغم من الهزية البحرية العثمانية في ليانتو في العام 1571.

لكنه مع ذلك، احتفظ بروابط مع جذوره الصربية. ووضع أقاربه في الحكومة المركزية العثمانية، وفي العام 1557 ونتيجة لإصراره، أعيدت الأسقفية الصربية في بيتش (\*)، على غير رغبة البطريركية، وكان أخوه أول رئيس أساقفة لها. كان صوكولو

<sup>(\*)</sup> بيتش Pec (بالصربية) أو بيجا Peja (بالألبانية): مدينة في غرب كوسوفو الحالية. [المترجم].

نفسه متجها إلى الكهانة حين «جُمِع» للسلطان، ويقال إنه في بعض المناسبات رافق أبناء إخوته إلى الكنيسة وهم في زياراتهم إلى القسطنطينية.

خلدت العمارة الصلات بين العالمين اللذين عايشهما محمد باشا صوكولو. ففي القسطنطينية، شيّدت له زوجته أسمهان سلطان ابنة السلطان سليم الثاني، إحدى تحف العصر الذهبي في العمارة العثمانية، وهو جامع محمد باشا صوكولو بجوار ساحة الألعاب الرومانية القديمة. وبالقرب من مسقط رأسه في البوسنة، كلَّف الصدر الأعظم نفسه ببناء جسر من إحدى عشرة قنطرة على نهر درينا River Drina، يعد «من أفخم القناطر التي يمكن أن تراها» (26) \*\*.

بعد أربعة وعشرين عاما من الفتح، في العام 1477، جمع قاضي مدينة القسطنطينية إحصاء للسكان بغرض تزويد السلطان بالمعلومات عن المدينة وسكانها. كانت القسطنطينية وغَلَطَة تضمان تسعة آلاف وأربعمائة وستة وثمانين بيتا للمسلمين، وثلاثة آلاف وسبعمائة وثلاثة وأربعين بيتا لليونانيين، وألفا وستمائة وسبعة وأربعين بيتا لليهود، وأربعمائة وأربعة وثلاثين بيتا للأرمن، وثلاثمائة وأربعة وثمانين بيتا للقرمانيين ذوي الطلعة الأرمنية (\*\*\*)، وثلاثمائة واثنين وثلاثين بيتا للفرنجة (جميعها في غَلَطَة)، ومائتين وسبعة وستين بيتا للمسيحيين من القرم، وواحدا وثلاثين بيتا للغجر. وإجمالا ضمت المدينة زهاء ثمانين ألف ساكن (فيما عدا عبيد الباب). فقد كانت القسطنطينية مدينة تتحدى القومية، وكانت تُستخدم في شوارعها اللغات اليونانية والأرمنية والإيطالية واللغة المشتركة والألبانية والبلغارية (\*\*\*\*) والصربية بانتظام، فضلا على العربية والفارسية والتركية.

ونتيجـة لكون القسـطنطينية العاصمة الوحيـدة متعددة القوميـات في أوروبا، فقـد كانت لها أسـماء في لغات متعددة أكثر من أي مدينـة أخرى. فقد أحب الصرب

<sup>(\*) «</sup>جسر درينا»: عنوان لواحدة من أشهر الروايات السلافية على الإطلاق للروائي إيفو أندريش، كما كان الجسر الذي بُني كحلقة وصل بين القوميات والأديان مسرحا لعمليات إبادة بحق البوسنيين على أيدي القوات الصربية إبان العقد الأخير من القرن العشرين، حيث كان الضحايا يُلقون في النهر من فوقه. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> قرمان Karamania إيالة (ولاية عثمانية يرأسها أمير أمراء) عثمانية في الأناضول، عاصمتها قونية، ضمها محمد الثاني في العام 1468. وكان الاسم قرمان يشير حتى القرن التاسع عشر إلى الساحل الجنوبي للأناضول على البحر الأبيض المتوسط. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> عُمة جماعة سلافية أخرى في القسطنطينية، حتى أوائل القرن العشرين، هي الوينوق voynuks أو السيّاس ومربو الصقور البلغاريون الذين كانوا يعملون في الإسطبلات الإمبراطورية. وكانوا يكملون دخلهم بالرقص في الشوارع على صوت مزمار القربة. انظر:

Nicolas de Nicolay, Dans l'Emptn de Soliman Ie Magnifique, 1989, 185.

والبلغار والروس تساريغراد Tsarigrad التي تعني مدينة القياصرة، وعاش الأرمن في غوسدانتنوبوليس Gosdantnubolis التي تعني مدينة قسطنطين. وفي اللغة اليونانية اليونانية بسمونها البوليس polis، أي المدينة، كأنه لا مدينة سواها. وكان اسمها اليوناني الرسمي هو كونستانتينبوليس نيا روما Rostantinoupolis Nea Roma اليوناني الرسمي هو كونستانتينبوليس نيا روما العثمانيون اسمها الذي سجلوه على [القسطنطينية روما الجديدة] والذي أخذ منه العثمانيون اسمها الذي سجلوه على العملات المعدنية ومعظم الوثائق الرسمية، وهو القسطنطينية تسمى دار السعادة، أيضا اسمها في اللغة العربية). وفي الكتابات الأدبية العثمانية، تسمى دار السعادة، أو دار الحظ السعيد»، إذ من حسن حظها أن اختارها السلطان مقرا له، أو الأستانة أو دار الحظ السعيد، إذ من حسن حظها أن اختارها السلطان مقرا له، أو الأستانة التركية الدارجة، حتى من قبل الفتح، كان تحريفا للعبارة اليونانية «إلى المدينة»، teen polin أي إسطنبول.

كانت الرؤوس والأقدام، فضلا على الأسماء، تسفي بالطبيعة متعددة القوميات للمدينة. فسكان القسطنطينية، أيا كان دينهم، كانوا عموما يرتدون عباءات بسيطة، تشبه ما يرتديه عرب الخليج اليوم، لكن بألوان داكنة. وفوق العباءة، كانوا يلبسون دلمانا أها من الحرير أو الكتان، يبطن بالقطن في الشتاء، وزنارا. وكانوا يسخرون من الأوروبين الغربين الذين كانوا يفسدون ملابسهم بالزركشة والطيات والفتحات.

حتى القرن التاسع عشر، وبغرض إظهار السيادة الإسلامية وتشجيع التنافس بين القوميات، فرضت الحكومة العثمانية اختلافات في اللباس بين الجماعات المختلفة. فكان المسلمون وحدهم مسموحا لهم بارتداء العماثم البيضاء أو الخضراء والنعال الصفراء. وكان اليونانيون والأرمن واليهود يُعيّزون، على التوالي، بالقبعات الزرقاء السماوية والزرقاء القاتمة (أو الحمراء لاحقا) والصفراء، والنعال السوداء والبنفسجية والزرقاء. وكانت القواعد الحاكمة للباس الأقليات الدينية يعاد التأكيد عليها بانتظام. ففي العام 1580، على سبيل المثال، و«على اعتبار أن حال اليهود والمسيحيين من منظور الشريعة والمنطق يجب أن تكون حال الضّعة والذل»، فقد حرموا رسميا من منظور الشريعة المنطق يجب أن تكون حال الضّعة والذل»، فقد حرموا رسميا من من ذلك على ارتداء الألوان القاتمة أو الزرقاء. وحرموا أيضا في مرسوم بعد آخر من المساجد أو بناء بيوت عالية أو شراء العبيد (27).

<sup>(\$)</sup> الدلمان Dolman: معطف واسع الردنين عند الإبط ضيقهما عند الرسخ. (المترجم).

يكشف تكرار صدور هذه المراسيم أن قواعد اللباس كانت تتعرض كثيرا للخرق، إذ كانت مكانة المسلمين جذابة لدرجة يصعب معها كبت رغبة الأقليات في التشبه بهم. وكان مقدور الأفراد أيضا أن يشتروا إعفاء من قوانين اللباس. لكن بالنسبة إلى معظم الناس وفي أغلب الأوقات، كان اللباس يعزز الإحساس بالانتماء إلى جماعة معينة. وكانت الاختلافات في الشكل والملامح تعزز الاختلافات في اللباس.

لايزال معظم سكان القسطنطينية يدعون قدرتهم على تمييز ما إذا كان جارهم تركيا أو يونانيا أو يهوديا أو أرمنيا بالنظر فقط وإبان القرن التاسع عشر، وبعد إبطال قوانين اللباس، كتب كاتب رحالة يدعى إدموندو دي أميتشيس Edmondo إبطال قوانين اللباس، كتب كاتب رحالة يدعى إدموندو دي أميتشيس كان لباسهما أن التركي واليوناني الجالس أحدهما بجانب الآخر، حتى إن كان لباسهما واحدا، يمكن التمييز بينهما بسهولة بجمود الأول وصمته، وتعبيرات الحياة الكثيرة المختلفة في جسم الأخير وعينيه «وهو يهز رأسه» مع حركة حصان مفعم بالحيوية». وإبان القرن الأول للإمبراطورية، كانت الوجوه والإياءات تكشف التعددية القومية في القسطنطينية بسهولة وجلاء (28).

في العام 1477، وهي سنة التعداد، كان مؤسس هذا العالم المصغر متعدد القوميات، محمد الثاني في عامه الخامس والأربعين من العمر. وقد ذكر غلام في بلاطه، يدعى جيان ماريا أنجيوليلو Gian Maria Angiolello أن السلطان كان «متوسط الطول وبدينا، ذا جبهـة عريضة وعينين كبيرتين وحاجبين سميكين وأنف معقوف، وفم صغير ولحية غزيرة مستديرة محمرة، ورقبة ممتلئة قصيرة، وبشرة شاحبة، وكتفين مرتفعين وصوت عال» (29). وبعد عهد من الفتوح، كان الفاتح في ذلك العمر يرتاح في عاصمته.

الرسام جينتياي بليني Bellini محمد الفاتح، 1481. عاش بليني في القسطنطينية بطلب من السلطان من العام 1479. ورسم إلى جانب هذه اللوحة، لوحات جصية شهوانية لجناح السلطان الخاص. وعلى الرغم من أن هذه الصورة أعيد رسمها كثيرا. فإنها نظل الأقرب في الشبه إلى فاتح للدينة. ترمز التيجان الثلاثة إلى فتوحاته في إمبراطورية طرابزون والأناضول ورومليا.



وعلى نحو ما كانت المدينة نفسها، كان محمد الفاتح مُركبا من التناقضات: وحشي ووديع، وقاس ومتسامح، وتقي ولوطي. بنى مدارس وأسواقا بالحماسة نفسها التي أمر بها بالتعذيب وارتكاب المذابح. ونظرا إلى أنه اعتبر نفسه الغازي الأكبر أو مجاهد الإسلام، وكذلك الإسكندر الجديد، فقد كان يقرأ القرآن أو يستمع له، وكذلك شروحات للإنجيل والشعراء الفرس وتواريخ الأباطرة والباباوات وملوك فرنسا وحياة الإسكندر لأريان وهوميروس Homer وهيرودوت Herodotus وليفي فرنسا وحياة الإسكندر لأريان وهوميروس عاللغة باعتبارها وسيلة للتواصل، وليس وسيلة للهيمنة. فعلى الرغم من أن محمد الثاني لا يقارن بالعدو اللدود للإمبراطورية العثمانية الإمبراطور كارلوس الخامس الذي قيل إنه كان يتحدث الإسبانية مع الرب والفرنسية مع النبلاء والإيطالية مع السيدات والألمانية مع حصانه، فإن محمدا كان يتحدث التركية والفارسية والعربية، وكان بالتأكيد عتلك بعض المعرفة باللغة اليونانية والصربية - الكرواتية. وفي قصائده يسمي نفسه عوني Avni أي المعين، وليس الفاتح. وقد ألف البيتين التاليين اللذين طبعا الشعر العثماني من بعده:

صُبَّ لي بعض الخمر يا ساقي، لأن حديقة الزنبق ستبيد يوما ما إذ سرعان ما سيأتي الخريف ويتوارى فصل الربيع!

وعلى الرغم من أنه كان يكتب ويحكم باللغة التركية، فقد كان يقدر الثقافة الفارسية التي قتعت في العالم الإسلامي بشيء من المكانة التي كانت للثقافة الفرنسية في أوروبا إبان القرن الثامن عشر. وهمة لغة أخرى أضيفت إلى التنوع اللغوي للمدينة. كان من بين العلماء الفرس الذين جذبهم السلطان إلى القسطنطينية آخر علماء الفلك الإسلامي العظماء إبان القرون الوسطى على القوشجي السمرقندي "\*ألذي درَّس في المدرسة الملحقة بآيا صوفيا. وحين اكتشف محمد الثاني شاعرا آخر من أصل تركي، على الرغم من تعليمه الفارسي هو الآخر، سحب الكنيسة اليونانية الخربة التي سبق أن منحها للسمرقندي كعلامة على الحظوة (١٤).

كانت الثقافة الفارسية عميقة التأثير لدرجة أن لغة القصر والنخبة الحاكمة، المعروفة باسم العثمانية، على الرغم من أنها تركية في تركيبها، كانت جزئيا فارسية -

<sup>(\*)</sup> هو علاء الدين علي بن محمد القوشجي السمرقندي: عالم فلك ورياضيات وفقيه حنفي، كان أبوه من خدام ألغ بك ملك بلاد ما وراء النهر، أسهم في بناء مرصد ألغ بك وجامعة صحن السلطان. [المترجم].

وعربية - في مفرداتها، ومن ذلك أنه في العقد الثالث من القرن العشرين، كان 57 في المائة فقط من الكلمات في المعجم من أصل تركي. تسببت تعقيدات المفردات وبناء الجملة في جعل اللغة العثمانية أحد العوائق الأساسية أمام انتشار معرفة القراءة والكتابة والتواصل مع العالم الخارجي. ففي تعارض مع التركية البسيطة المتداولة في الشارع، انتشرت تعبيرات مزخرفة. فحين مات خطاط مشهور، على سبيل المثال، قيل إن «نقاط مخطوطاته تحوّلت إلى شامات على خدود حوريات الجنة». لكن ظهر بضعة متمردين، منهم شاعر القرن السادس عشر يحيى بيه Yahya Bey الذي رفض أن يكون «ترجمان الفرس» أو أن «يترمم على أموات الفرس»، وأخذ يكتب بلغة تركية قوية، مع أنه لم يكن تركيا، وإنما انكشاري فخور بأصله الألباني (32).

رعى محمد الثاني الدارسين وعلماء الدين المسلمين، وقام بزيارات مفاجئة كثيرة إلى الكلية التي أنشأها بجانب جامعه لسماع المحاضرات واختبار المعلمين والتلاميذ. لكنه مع ذلك كان تلميذا للفلسفة الإغريقية، والراعي الأكبر الوحيد لوسام عصر النهضة الإيطالي، وأول حاكم مسلم يقدر الفنانين الإيطاليين. كان من بين الفنانين الذين استضافهم في القسطنطينية واستعملهم ماتيو دي باستي Matteo de' Pasti من رعيني Paoli والموسيقار باولي Paoli من دوبروفنيك Dubrovnik وصانع الأوسمة كوستانزو دا فيرارا Constanzo da Ferrara .

وفي السنوات الأخيرة من عهده، كانت القسطنطينية ديبلوماسيا وتجاريا وثقافيا جزءا من أوروبا. وفي العام 1479، وبعد ستة عشر عاما من الحرب، توصل محمد الثاني إلى سلام مع البندقية. وفي شهر سبتمبر، وردا على طلب السلطان «رسام جيد»، جاء الفنان الرسمي للدوج المدعو جينتيلي بليني إلى القسطنطينية وقدمه سفير البندقية إلى السلطان. والرسام الذي أمضى خمسة أعوام سابقة في إعادة رسم قاعة المجلس الكبير بقصر الدوج، أمضى السنة وربع السنة التالية في رسم صور لمحمد الثاني وبلاطه واللوحات الجصية الشهوانية «للغرف الداخلية» بالقصر الذي كان السلطان يبنيه في أقصى شرق القسطنطينية.

وبحلول العام 1481، كان السلطان قد وهنت قواه وخارت، مع أنه كان لايزال في الثامنة والأربعين من عمره فقط. في تلك السنة، لم يكن وزراؤه أنفسهم يعرفون البلد الذي كان السلطان ينوى غزوه، حين مات بسبب انسداد الأمعاء، وهو يقود جيشه

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

شرق القسطنطينية إلى آسيا. ثمة ظروف صاحبت احتضاره تعزز الشكوك في أنه مات بالسم، ربما بمساعدة طبيبه الفارسي اللاري al - Lari لمصلحة ابنه بايزيد الثاني (34).

تـرك موت محمد الثاني عاصمته على مفترق طرق، كأن المدينة كانت في تجربة كيميائية تحتوي عناصر متباينة عكـن أن تنتج اتحادا أو احتراقا. فنظريا، كانت المدينة عاصمة عائلية متعـددة القوميات، وعمليا اسـتحثت نزاعات بين القومية والإمبراطورية، والطموح والواقعية، وحب المدينة والرغبة في تغييرها أو هجرها.

كانت القسطنطينية، بسكانها اليونانيين وماضيها البيزنطي، اختيارا خلافيا كعاصمة عثمانية. ومع أن كريتوفولوس تغنى ثناء بالفاتح، فقد سخط بعض الأتراك، خاصة المرتبطين بالعاصمة السابقة إدرنة على سياسات التهجير التي اتبعها الفاتح معهم. وعلى الرغم من وعود السلطان الأولى بتمليك العقارات للمهاجرين من دون مقابل، فقد أُجبر الأتراك في بعض الأحيان على دفع إيجار للسلطان أو حتى للمالكين اليونانيين الأصليين. وقد أغضبهم ذلك: «لقد أجبرتنا على ترك بيوتنا القديمة التي كنا غلكها. هل أتيت بنا إلى هنا لكي ندفع إيجارا لبيوت الكفار؟»، وهجر البعض أسرهم وهربوا من المدينة. ووجهت انتقادات كثيرة إلى السلطان وصدره الأعظم يوناني الأصل محمد باشا:

إذا كان السلطان متقلبا في قراراته،

فإن بلاده ستتكبد العناء دوما.

وإذا كان صدره الأعظم كافرا،

فإنه سيسعى دوما للإضرار بدين الله الحق.

وفي النهاية، اشتد الاحتجاج حتى اضطر محمد الثاني لإصدار شهادات ممهورة بعلامة الطغراء (رمز السلطان) (\*\*) تعفى الأتراك من دفع الإيجار.

كانت كوزموبوليتانية بلاط الفاتح مصدرا آخر للسخط. وفي ذلك كتب أحد الشعراء:

إذا أردت أن تكون صاحب حظوة على عتبة السلطان،

فلا بد أن تكون يهوديا أو فارسيا أو فرنجيا.

<sup>(\*)</sup> الطغراء tughra: ختم باسم السلطان على هيئة توقيع بخط اليد، مزيج من الخط الديواني والإجازة، استعمله السلطان أروخان غازي أول من استعمله السلطان أروخان غازي أول من استعمله. [المترجم].

وبالنسبة إلى المؤرخين المجهولين الذين كتبوا باللغة التركية اليومية البسيطة، كانت القسطنطينية «جزيرة العذاب والضيق، واجتماع النكبات، ومصدر الفشل والبطلان». ويجب ترك المدينة الملعونة خربة إلى يوم الدين. ويجب أن تعود العاصمة إلى إدرنة (35) وإلى جانب المتذمرين الأتراك، فرضت الدولة العثمانية نفسها تهديدا على مستقبل العاصمة. ففي ظل عدم وجود جمعيات تمثيلية أو طبقة نبيلاء وراثية قوية، تركزت القوة في أيدي عبيد الباب. وكما قال جوفينال حول حرس إمبراطوري آخر، هو الحرس البريتوري للإمبراطورية الرومانية، فمن ذا الذي يحمي من الحرس أنفسهم؟ (\*\*) فقد البريت وري للإمبراطورية في وجوههم بالقول «يا حملاني الوديعة»، وهو يعرف أفضل من غيره أنهم ذئاب مفترسة. وفي العام 1451، غرتهم قوتهم حتى صاحوا في السلطان: هذه أول حملة لسلطاننا، ويجب أن يكافئنا بالعلاوة المعتادة (36). وكانوا يتذمرون كثيرا من سياساته. لكن ما الذي منع هذه الماكينة العسكرية الفريدة من الإطاحة بالسلطان كلما أرادت، أو حتى الاستيلاء على السلطة من العائلة كما فعل الحراس العبيد الآخرون في البلدان الإسلامية الأخرى، مثل بغداد والقاهرة؟

لم يكن الأتراك الشعب الوحيد الذي استاء من القسطنطينية العثمانية. فسياسة السلطان الموالية لليونانيين استندت إلى مقامرة، ذلك أن قوة الإمبراطورية العثمانية والأرباح الناتجة عن منطقتها التجارية المستقرة والشاسعة كان من شأنها أن تجعل المسيحيين راضين بوضعية «الرعايا» التي يجزها الراعي العثماني.

لقد بالغ المؤرخون الملوثون بلوثة القومية التي تفشت منذ العام 1830، في تصوير مداها وقوتها. والحقيقة في الإمبراطورية هي أنه كما جمعت العائلة العثمانية سهات إسلامية وتركية وأوروبية، جمع كثير من رعاياها أيضا عدة هويات. فقد كان من الممكن أن يشعر الفرد بأنه يوناني (أو عربي أو يهودي أو صربي) وعثماني في الوقت نفسه. وظل بعض اليونانيين أشد عداء للغرب منهم للعثمانيين، على أساس أن «عمامة السلطان أفضل من قبعة الكاردينال». كان من هؤلاء مانويل باليولوجو ابن أخي الإمبراطور الأخير الذي عاد إلى القسطنطينية من إيطاليا في العام 1477 ومُنح ضيعة، واعتنق

<sup>(\*)</sup> عبارة أو ســؤال «من ذا الذي يحمي من الحرس أنفســهم؟» quis custodiet tpsos custodies: عبارة لاتينية تنســب عادة إلى الشـاعر الروماني جوفينــال Juvenal من عمله «الهجاء»، وتشــير إلى معضلة ضــمان ولاء الحرس المسؤولين عن تأمين الولاء للحاكم. [المترجم].

أحد أبنائه الإسلام، وظل الآخر يونانيا<sup>(\*)</sup>. وبعد قرن قال زائر ألماني إن اليونانيين «لا يريدون أحدا يحكمهم غير الأتراك، ولا حتى من المسيحيين»<sup>(37)</sup>. ومع ذلك، فقد نظر يونانيون آخرون إلى الإمبراطورية العثمانية على أنها دولة أجنبية وقمعية. من هؤلاء البطريرك جناديوس نفسه الذي أعلن امتنانه للفاتح واعترف بأن بعض العثمانيين كانوا أكثر دعما لسياساته من رجال الدين التابعين له، لكنه في جلساته الخاصة كان يصف الأتراك بأنهم «كلاب هاجر الدمويون (\*\*\*)» و«الدخلاء». فعلاقته بالسلطان كانت تنبع من الضرورة، وليس الولاء.

وإذا كان الشخص الذي عينه السلطان شخصيا يكنّ للعثمانيين هذا الحقد كله، فليس من الصعب تخيل مشاعر اليونانيين الأقل حظوة. ففي صلوات الكنيسة في القسطنطينية، كانوا يلعنون الأتراك دائما بأنهم «كفار» و«ملعونون». ومن النعوت الألطف التي منحها المؤرخ دوكاس الكورفي Ducas of Corfu (\*\*\*) لمحمد الثاني أنه «البهيم الوحشي... نذير المسيخ الدجال». فقد كانت صدمة سقوط القسطنطينية مدوّخة، لدرجة أن اليونانيين كانوا حتى وقت قريب يعتبرون يوم الثلاثاء – الذي سقطت فيه المدينة - يوم نحس. وآمن كثير من اليونانيين ببعث الإمبراطورية البيزنطية، تماما كما آمنوا ببعث السيد المسيح.

ومنذ اليوم الذي فتح فيه العثمانيون المدينة، ظهرت نبوءات طردهم. فقد قوطع كاهن كان يقيم القداس في هاغيا صوفيا بسبب وصول «الكلاب التركية»، فتخفى في شكل عمود مرمري بالكنيسة انتظارا لعودة اليونانيين، وحينها سيخرج من مخبأه بوجه متألق وفي يده كأس ويصعد خطوات المذبح الأساسي، ويستأنف القداس الذي قوطع يوم الغزو. والإمبراطور الأخير نفسه لم يمت، بل تحول إلى مرمر وأخذ ينام في كهف في باطن الأرض تحت الباب الذهبي Golden Gate للمدينة الذي كان النقطة التقليدية لدخول الأباطرة المنتصرين منذ أن بناه ثيودوسيوس الأكبر في نحو العام 390، والذي

<sup>(\*)</sup> لاحظ الخلط الحادث في ذلك الزمن بين دين المرء وقوميته، فحين يعتنق اليوناني الإسلام يصير تركيا، وحين يظل على مسيحيته يظل يونانيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> دأبت الكتابات الغربية المعادية للإسلام في العصور الوسطى والعصر الحديث المبكر على نعت العرب والمسلمين بالهاجريين Hagrites أو Hagarite أحفاد «الجارية» هاجر التي حُرم نسلها من النبوة التي قُصرت في أبناء سارة، مع أن إسماعيل ابن هاجر نبي في الإسلام. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> نسبة إلى جزيرة كورفو اليونانية الواقعة في البحر الأيوني في شهال غرب اليونان بالقرب من سواحل ألبانيا. [المترجم].

دخل منه ميخائيل باليولوجو في العام 1261<sup>(\*)</sup>. فيوما ما، سيسمع الإمبراطور نداء من السهاء، «ويعطيه أحد الملائكة سيفا ويعيده إلى الحياة وعكنه من طرد الأتراك بعيدا، حتى التفاحة الحمراء على التخوم الفارسية»، بالتحالف مع شعب أشقر الشعر من الشهال (38). بالنسبة إلى الأتراك، كانت التفاحة الحمراء ترمز إلى القوة التركية، فيما كانت ترمز بالنسبة إلى اليونانيين إلى قرب الهزعة التركية.

تمتعت القسطنطينية بذاكرة تاريخية استثنائية جدا. وحتى القرن الحالي، ساعدت أمثال هذه الأساطير المألوفة لكل اليونانيين في إلهاب أحلام اليونانيين بالإمبراطورية. ففي حضور الأتراك، وفي جامع آيا صوفيا نفسه، كان المرشدون اليونانيون يحكون لزوار أجانب متعاطفين أسطورة القداس الذي قوطع. ومن جانبهم، رد العثمانيون، مدفوعين بخرافات كثيرة مماثلة حول غزو مسيحي وشيك لهم أو ثورة مسيحية عليهم، ببناء حائط حول الباب الذهبي للمدينة (39).

كان للقسطنطينية العثمانية أعداء خارجيون وداخليون. ففي فلورنسا والبندقية وروما (التي عين البابا فيها اليوناني المؤيد للغرب الكاردينال بساريون Bessarion بطريركا للقسطنطينية في العام 1463)، ظل المنفيون اليونانيون من «المدينة» يحثون القوى الغربية على شن حملة صليبية على العثمانيين، وظلوا يؤمنون الدعم اليوناني لها. كان من هؤلاء يانوس لاسكاريس Janus Lascaris الذي ولد في القسطنطينية في نحو العام 1445، وقضى معظم حياته المهنية معلما للغة اليونانية في فلورنسا والبندقية، يحث الملوك المسيحيين والبابا والإمبراطور الروماني المقدس وملك فرنسا على توجيه حملة صليبية على الإمبراطورية العثمانية (40). وقد تمنى كثير من البنادقة والجنويين استرداد المدينة التي كانت لهم في أثناء الحملة الصليبية الرابعة في العام 1204. فما أسماه رجال الدولة إبان القرن التاسع عشر «المسألة الشرقية» التي تشير إلى مخطط القوى الأوروبية لغزو الأراضى العثمانية، بدأت في العام 1453.

كان السلطان يتحسب من الأعداء الأقوياء وعاقدي العزم - المجر والنمسا والبندقية - الذين كانوا يحيطون بإمبراطوريته. وقد تذكر جندي صربي في خدمة السلطان أنه حين كان يثار كلام حول قيادة البابا لحملة صليبية أوروبية، «كان (\*) استرد ميخائيل باليولوجو القسطنطينية من اللاتين الذين استولوا عليها في الحملة الصليبية الرابعة في العام 1261، وأسس عائلة باليولوجو وأعاد الإمبراطورية البيزنطية وضم إليها إمبراطورية نيقية. [المترجم].

الإمبراطور [محمد الشاني] يخشى من أن تشور عليه كل الأراضي المسيحية التي فتحها». ومع أن محاولات البابالم تثمر شيئا، فإن التهديد من ملك المجر أقلق السلطان، ما اضطره في العام 1473، حين كان ينفذ حملة في الشرق، إلى أن يستخدم عشرة آلاف عامل لتقوية أسوار العاصمة (41).

كانت أوروبا الغربية تمتلك طابورا خامسا ممكنا في القسطنطينية ممثلا في المستعمرة الأوروبية في غَلَطَة والديبلوماسيين الأوروبيين. كان هؤلاء مصدرا للمعلومات والربح للدولة العليّة، وكذلك مصدرا للدسائس. ففي غضون أيام من دخول السلطان إلى القسطنطينية، كتب الممثل الجنوي السابق من غَلَطَة إلى جنوى أنه يتمنى أن «تكون القسطنطينية بداية انهياره». كما نفذت البندقية أربع عشرة محاولة لتسميم السلطان (42).

وهكذا، فمنذ اللحظة التي أصبحت القسطنطينية فيها عاصمة الإمبراطورية العثمانية، كانت مدينة متنافسا عليها. فهذا العالم المصغر للإمبراطورية لم يكن ولاء سكانه الأتراك واليونانيين والأرمن واليهود والإيطاليين خالصا له. فقد كانت عاصمة الفاتح إما مكانا للالتقاء بين هؤلاء أو ساحة للحرب بينهم.

## مدينة الله

«يخلق الفن الحقيقي مدينة مجيدة، ويملأ قلوب الناس بالهناء». محمد الثاني، استهلال أعمال تأسيس جامع الفاتح

فرض الإسلام نفسـه تحديا على العاصمة العثمانيـة. فالإسـلام ديانـة ذات مضامـين ثوريـة. والحكام فيه لا يحـوزون الشرعية إلا إذا فرضـوا الشريعة، وهـي القانون الإلهي للإسـلام المسـتند إلى نصوص القـرآن. وكان النـاس يعتـبرون الشريعة أعلى مـن الدولة، وليس أحـد منتَجاتها. وفي ذلـك عكن القول إن الحكمة الفرنسـية «من أراد الملك، فعليه بالقانـون» (Si veut le roi, si veut la loi) كانت غـير واردة في الإمبراطوريـة العثمانية. وقد تميّز تاريخ المدينة كله بالنزاع بين الحكم الأسرى والإسلام.

«كانت المساجد العثمانية تأكيدا للسلطة، إذ كانت منزلة إعلان عن حق السلطان في الحكم بصفته ظل الله على الأرض». كان جيش السلطان الذي حاصر المدينة يضم بين جنوده صربا ومجريين مسيحيين. ومع ذلك فقد كان الكثيرون من جنود السلطان يعتبرون أنفسهم غزاة، أي محاربين مقدسين تواقين إلى النصر أو «رحيق الشهادة». وحين ننظر إلى سقوط القسطنطينية الآن بعد اكتمال الحدث، نجد أنه صُور كمعجزة إسلامية. فقد قاتل في جيوش السلطان علماء الدين بعباءاتهم البيضاء بقيادة أعلى عالم مسلم وهو الخضر أو «الرجل الأخضر» (\*) أو إلياس المسلمين (\*\*). حتى الكهنة اليونانيون الذين انسحقوا أمام حجة الإسلام، تقاطروا خارجين من المدينة لينضموا إلى صفوف المسلمين (1).

لاحقا، اعترض بعض الدراويش المسلمين (\*\*\*) على محمد الثاني أن فتح المدينة كان انتصارهم، وليس انتصاره. وكما هي الحال في الجزائر أو مصر الحديثتين، كان السخط الاجتماعي والسياسي في القسطنطينية يعبر عن نفسه من خلال الإسلام. من دلائل ذلك أن الفيلسوف والكاتب السياسي العثماني إبان القرن السادس عشر مصطفى على شجب الوعاظ الذين «جمعوا حولهم حشودا من الرعاع البلهاء... وأخذت ألسنتهم تطول بوقاحة وبكلام فارغ سلوك خليفة الله وكلامه، ونظام الملك، وكذلك سلوك رجال الدولة الإمبراطوريين وأفعالهم».

كـما أرجع العثمانيـون غلبتهم إلى النجاح العسـكري. فعـلى خلاف الأسر الإسـلامية الأخرى، مثـل الأشراف وهم أحفاد النبي الذيـن كان لهم حكم مكة والمدينـة المنـورة منذ القرن العـاشر، لم يكن بهقدور العثمانيـين أن يدعوا حقا ثابتا أو نسـبا إلى قبيلة قريش التي ينتمي إليها النبي محمد. وقد تسـبب هذا «النقص في الشرعية» في نشـوب نزاعات حتى داخل عقـل الصدر الأعظم إبان

<sup>(\*)</sup> ربما بسبب إجلال الإسلام التركي العثماني أو الطرق الصوفية للرجل الصالح «الخضر» الذي اتخذوه «وليا» ومصدرا للإلهام، أو لأن شيخ الإسلام، وهو أكبر علماء الدين المسلمين، الذي سمي أولا قاضي عسكر ثم قاضي القضاة ثم شيخ الإسلام، كان يرتدى عباءة خضراء، ربما أيضا تشبها بالخضر «الذي أوتى الحكمة».[المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> إلياس أو إيليا أحد أنبياء اليهود ذكر في التناخ وفي القرآن، كان في الكتاب المقدس كثير المعجزات، وتشبيه شيخ الإسلام به ربما ناتج عن تجوال الأول عبر البراري لدعوة الناس إلى الدين الحق. سيأتي في حاشية لاحقة أن مِنْ المسلمين من يعتقدون أن الخضر وإلياس شخص واحد وأنهما لايزالان حيين إلى الآن.[المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> الدرويش هو السائر على «طريقة» الزهد والتقشف في الإسلام، الذي يعيش على إحسان الناس زهدا منه في المتلك عرض الدنيا، وأمثال هذه الطرق الصوفية كانت - ولاتزال - تطبع الإسلام التركي، وربما منه انتقلت إلى المسلمين غير الأتراك، ومنهم العرب.[المترجم].

القرن السادس عشر لطفي باشا<sup>(2)(\*)</sup>. هل كان من حق السلطان العثماني أن يكون «ظل الله» كما كان يلقب نفسه؟

وتمثل الحل العثماني في توثيق الروابط بين الإسلام والأسرة الحاكمة، فكان السلاطين العثمانيون مسلمين أتقياء يحاولون إنفاذ شريعة الله. وكانوا أيضا أمراء وحكاما، شأنهم في ذلك شأن الأباطرة الهابسبرغيين وقياصرة روسيا، استخدموا الدين أداة للسيطرة على رعاياهم. حتى خطبة محمد الثاني ذات اللغة الإسلامية الحماسية لجيشه قبل الفتح، كانت خطابا عائليا بلا مواربة: «إن الغزو هو واجبنا الأساسي، كما كان بالنسبة إلى آبائنا. والقسطنطينية التي تقع في منتصف ممتلكاتنا، تؤوي أعداء دولتنا (كان منهم مسلم هو عمه أورخان Orhan) وتحرضهم علينا. لذلك يعد فتح هذه المدينة ضرورة لمستقبل الدولة العثمانية وسلامتها».

كشفت العمارة عن توقير الأسرة الحاكمة للإسلام. فكان من أشهر البنايات التي شيّدها محمد الثاني مسجدا بُدئ فيه في نحو العام 1459، على قمة القرن الذهبي، في المكان الذي ادعى المرشد الروحي المبجل للسلطان آق شمس الدين (\*\*\*) أنه عثر فيه على قبر الصحابي أبي أيوب الأنصاري الذي مات في أثناء حصار الجيش العربي للقسطنطينية في العام 669 (\*\*\*\*). وقد وفر هذا الاكتشاف المواتي رابطا عاطفيا بين العاصمة الجديدة والنبى محمد.

<sup>(\*)</sup> لطفي باشا (Lutfi Pasha) ابن عبدالمعين الألباني (توفي نحو العام 1562) من وزراء الدولة العثمانية، تعلم العلم الديني في عهد بايزيد الثاني، وكتب شرحا لأربعين حديثا جمعها بعنوان «الكنوز في حل الرموز» وكتاب «خلاص الأمة في معرفة الأثمة»، تزوج من شاه سلطان أخت السلطان سليمان القانوني، وشغل منصب الصدر الأعظم من 13 يوليو 1539 إلى أبريل 1541 [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> آق شمس الدين (Akshemseddin) عالم دين تركماني من أبناء سورية، كان أحد معلمي الأمير محمد الفاتح، وشاركه فتح القسطنطينية، كان من مبلغ تأثيره في شخصية محمد الفاتح وطموحه أن لقبه بعضهم باسم «الفاتح المعنوي» في مقابل «الفاتح بالسيف».[المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> سُمي المسجد «أيوب سلطان» على اسم الصحابي أبي أيوب الذي تقول رواية إنه كان في جيش يزيد بن معاوية القاصد فتح القسطنطينية في زمن خلافة معاوية، وأنه حين دخل في مرض الموت، جاءه يزيد يعوده وسأله: «ما حاجتك؟»، فأجاب: «حاجتي إذا أنا متُّ، فاركب، ثم سغ في أرض العدو ما وجدت مساغا، فإذا لم تجد، فادفني شم ارجع». ولما توفي فعل به الجيش ما أراد، ودفنوه بالقرب من القسطنطينية، وأمر يزيد بالخيل، فأخذت تقبل وتدبر على قبره، حتى عفا أثر القبر. ويقال إن الروم حين علموا بدفن أبي أيوب في أرضهم، قال لهم المسلمون: «هذا رجل من أكابر صحابة نبينا وأقدمهم إسلاما، وقد دفناه حيث رأيتم، ووالله لئن نُبش، لا ضُرب لكم بناقوس في أرض العرب ما كانت لنا مملكة». ويقال إن الروم يستسقون بقبره إذا عز المطر.[المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

توافد الحجاج لزيارة القبر في الفناء الذي أحيط بحاجز من الفضة وشمعدانات مطلية بالذهب ومصاحف مفتوحة. كتب سفير مغربي بعد زيارة له إلى القسطنطينية في العام 1591:

تتدافع حشود من الزوار بلا انقطاع حول القبر. ويتنافس نبلاء الإمبراطورية على أماكن الدفن المتاحة بالقرب منه، ويشترون هناك قطع أرض صغيرة بأعلى الأثمان. ولا يدخر أخيار الناس، حتى أفقرهم، وسعا للحصول على مكان لهم بجانب هذا القبر. وقد زرنا هذا الصحابي الجليل، ونالنا من رحيقه. ومن خلال وساطته - نسأل الله أن يتقبلها! - وجهنا دعاءنا وصلاتنا إلى الله (3).

أصبح أبو أيوب راعي القسطنطينية العثمانية ". ولم يكن مسموحا لغير المسلمين بأن يفتحوا دكاكين في هذه المنطقة المقدسة. واليوم، تعد المنطقة المحيطة بقبره والتي تحمل اسمه - «أيوب» - من أقدس المواقع الإسلامية في تركيا. وفي شهر رمضان تحديدا، يتجلى اختلاف هذه المنطقة عن بقية المدينة. ومسجد أيوب المحاط بالجبّانات وصفوف الأضرحة المرمرية، يظل مفتوحا أمام حشود المؤمنين حتى وقت متأخر من الليل.

ومن خلال تقديس الصحابي أبي أيوب، غدت القسطنطينية مدينة إسلامية مقدسة. وسُكَّ اسم إسلامي للمدينة، ربما سكّه محمد الثاني نفسه، هو «إسلامبول» (Islambol) الذي يعني «حيث يسود الإسلام» (P). وشيّد الفاتح مسجدا آخر بين العامين 1463 و1470 في وسط القسطنطينية في مكان كنيسة الرسل المقدسين، وباتخاذ أنقاضها مواد للبناء. وهذا المسجد الذي سُمي «الفاتح» على اسم السلطان نفسه، يكشف عن رؤية السلطان لعاصمته، وهو في هذه المهمة لا يقل في شيء عن قلعة الأبراج السبعة. كانت المساجد التي بناها العثمانيون في بورصة وإدرنة متواضعة نسبيا، وتكشف زخرفتها عن تأثير سلجوقي وفارسي قوي. أما العاصمة الجديدة، فقد كانت في حاجة إلى أسلوب أكثر جرأة وبروزا، وفي ذلك كان جامع الفاتح المشروع المعماري الأكثر طُموحا على الإطلاق بين أعمال العثمانيين

<sup>(\*)</sup> الراعي أو النصير أو الحامي على عادة الفكر الديني المسيحي، مثل القديس جيمس الكبير، أو يعقوب بن زبدي كما يسمى في المصادر العربية، الذي اتخذ ضريحه في سانتياغو دي كومبوستيلا (Santiago de Compostela) أو شنت ياقوب كما أسماها العرب، عنطقة جليقية بشمال غرب إسبانيا مقصدا للحجيج المسيحيين، وبالمثل اتخذته الإمبراطورية الإسبانية الهابسبرغية راعيا وحاميا لها. (المترجم).

ومعماريهم الشهير «عتيق سنان» (الذي أعدم لاحقا بأوامر سيده (\*\*) الذي ربا كان من أصول مسيحية. وعلى غرار جامع آيا صوفيا الذي أريد بجامع الفاتح أن ينافسه، تُوِّج الأخير بسلسلة من القباب المطلية بالرصاص تنتهي إلى أضخم قبة بينها جميعا، وهي أكبر ما شيّده العثمانيون على الإطلاق. وبعد أن أعيد بناء الجامع وفقا لتصميمه الأصلي، بعد زلزال العام 1766، غدا مكانا يفيض بشعور التواضع المادي والديني على المتعبدين بداخله. فشبّه مؤرخ الفاتح ومعاصره طورسون بك الجامع من الداخل به «معجزة العليقة المشتعلة» (\*\*\*). كما شبهه كاتب القرن السابع عشر العظيم أوليا جلبي Evliya Celebi، الذي غدت أوصافه للقسطنطينية والإمبراطورية من الكلاسيكيات، به «قبة السماء».

يصطف في الفناء المربع ذي الأبواب الثمانية وفي سعة المسجد نفسه، صف من الأعمدة في وسطها نافورة. وعلى لوح أبيض من المرمر بداخل المدخل الأساسي للمسجد نُقِش حديث نبوي بحروف من ذهب، سبق أن اقتبسه الفاتح وهو يخاطب جنوده قبل الهجوم النهائي على المدينة، يكشف أن شهرة القسطنطينية وصلت إلى النبي نفسه: «لتفتحن القسطنطينية، فلنعم الأمير أميرها، ولنعم الجيش ذلك الجيش»!

وعلى الجانب الآخر من المسجد، يوجد ضريح مقبب ثماني الأضلاع يحوي القبر الحجري البسيط للفاتح، مغطى بقماش أخضر، وعلى أحد طرفيه عمامة بيضاء. وقد تحول هذا القبر الذي يحرسه الشيوخ الدينيون ليلا ونهارا إلى مقصد للحج. وصار أهل القسطنطينية يؤمنون بأن شفاعة الفاتح تضيف قوة إلى الأدعية التي يقولونها وهم يمسون على نوافذ الضريح. وظل السلاطين اللاحقون يتمنون أن ينالوا حظا من شجاعته وحماسته من خلال زيارة قبره (5).

<sup>(\*)</sup> المعماري عتيق سنان Old Sinan (بالتركية Atik Sinan) أو سنان الأكبر تمييزا له عن رائد العمارة العثمانية سنان بالسام أو خوجة بالله عن يناء الجامع، لم سنان بالسام أو خوجة بالله يُروى أن السلطان محمد الفاتح بعد أن أكمل عتيق سنان بناء الجامع، لم يعجب بناء الجامع، وبالأخص قبته التي أراد لها أن تكون أكبر من قبة آيا صوفيا، وأمر بقطع يد سنان، لكن رواية إعدامه غير متواترة.[المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> في سفر الضروج بالتوراة، تجلى الله لموسى في هيئة نار: «وظهر له ملاك الرب بلهيب نار من وسط عليقة، فنظر وإذا العليقة تتوقد بالنار والعليقة لم تكن تحترق» (تكويان، 3-2)، وكلفه بالخروج بالإسرائيليين من مصر إلى أرض كنعان. والتشبيه من جانب المؤرخ العثماني رعا يؤكد البهاء والإشراق الإلهيين اللذين ينبعثان من الجامع.[المترجم].

كان جامع الفاتح بؤرة حياة المدينة. وكما هي الحال في كل المساجد الأخرى، تمثلت الوظيفة الأساسية لمسجد الفاتح في كونه مكانا طاهرا وبسيطا للعبادة. وفي أوقات صلاة الجماعة المعلومة، كان الرجال بعد أن يتوضأوا على النافورة الكائنة خارج المسجد، يخلعون نعالهم ويصطفون في المسجد بأعداد غفيرة يركعون ويسجدون وينهضون ذاكرين اسم الله بصوت مسموع، أو يستمعون إلى الخطب. وفي غير أوقات الصلاة، كان المسجد يكتظ بأفراد يصلون أو يقرأون القرآن (6). في الغرب، جمعت الكنائس أدوار المسرح والنادي والسوق، وكان من الوارد أن تجدها غير نظيفة. فكانت كاتدرائية القديس بول في لندن، على سبيل المثال، تعج بالمومسات والتجار والعمال الذين ينتظرون من يستأجرهم. أما في القسطنطينية، بالمومسات والتجار والعمال الذين ينتظرون من يستأجرهم. أما في القسطنطينية، كما كتب مسيحي مذهول، ف «لم يكن أحدهم يتسكع أو يتمشى في أي كنيسة (مسجد)، ولا أحد يثرثر مع غيره، ولا يسمع فيها شيء غير صلاة متلهفة» (7).

وكانت المساجد تستخدم للتعليم فضلا على الصلاة. وعلى جانبي جامع الفاتح، كانت توجد مجموعتان من ثماني مدارس أو كليات كثيرة القباب، بارتفاع طابق واحد أو اثنين، تسميان- أي المجموعتين- باسمي البحر الأسود والبحر الأبيض المتوسـط على التوالي، كانت توفر الطعام والسكن والتدريس لنحو ألف طالب. واليوم تعد المؤسسة الأكاديمية الإسلامية العليا في الإمبراطورية التي كانت الروضة لأجيال من القضاة وعلماء الدين (الرجال المتعلمين الذين كانوا يقومون على أمر المساجد والنظام القانوني) المعروفة باسم مدرسة الفاتح، سلف جامعة إسطنبول، حتى إن بعض أبنية المدرسة كانت تستخدم لإسكان طلاب هذه الجامعة. عملت المدرسة التي أهديت إليها مكتبة مكوّنة من ألف وسبعمائة وسبعين كتابا، منها تمافائة وتسعة وثلاثون كتابا تبرع بها الفاتح نفسه، على تقديم تعليم إسلامي تقليدي، يقوم على العلوم العشرة: النحو والصرف والمنطق والفلسفة المدرسية والعلوم الإنسانية والتعبير والشرح والبيان والهندسة والفلك. وكان الطلاب الناجحون يصبحون أمَّة أو معلمين في المساجد، أما إذا تابعوا دراسات أعلى في الفقه أو البلاغة أو الحديث الشريف أو العقيدة أو التفسير، فقد كان يفتح أمامهم الطريق لكي يصبحوا قضاة، إما في القسـطنطينية وإما في المدن الأخرى في الإمبراطورية. وحول جامع الفاتح، بنى السلطان أيضا مزيدا من المُجمّعات المقببة المنظمة كما لو كانت جيشا في حالة استعراض. ضمت هذه المُجمّعات تكية للدراويش، وخانا أو نزلا للمسافرين، ومستشفى يقدم للمرضى وجبتين يوما (كان طائرا الحجَل والدراج موجودين دائما ضمن قائمة الطعام) وموسيقى لتهدئة المرضى والمجانين، وعمارة (\*\*) أي مطعم الفقراء الذي كان يوزع الطعام على الفقراء، وحمّاما. كان أكثر من ألف شخص يحصلون يوميا على وجبتين من عمارة الفاتح. وقد نُسخ مُجمّع الفاتح في القسطنطينية وخارجها، ذلك أن الإمبراطورية العثمانية إلى جانب كونها دولة أسرية، كانت نظاما من نوع دولة الرفاه الاجتماعي. وبتعبير يوناني من المدينة، يدعى تيودور كانتاكوزينوس نوع دولة الرفاه الاجتماعي. وبتعبير يوناني من المدينة، يدعى تيودور كانتاكوزينوس الأتراك من كل المقامات يفكرون في شيء غير بناء الكنائس (بالنص) (\*\*\*) والمستشفيات، ووقف الممتلكات عليها، وإقامة الخانات للمسافرين، وشق الطرق، وبناء الجسور وبواليع الصرف وغيرها من الأعمال الخيرية الكثيرة التي كانوا يقيمونها، لذلك فإنني أعلن احترامي لكل الأمراء الأتراك الأكثر سخاء بكثير من أمرائنا المسجيين».

كانت مساجد القسطنطينية كذلك جزءا من النسيج الاقتصادي للمدينة. وكانت مُول من عائدات المؤسسات أو الأوقاف التي كانت تمتلك بيوتا أو الأنظمة المائية أو البازارات في المدينة. وقد اشتمل الوقف الذي أوقفه محمد الثاني على جامع الفاتح على ممتلكات مثل سوق قريب للجلد أو السروج ضم مائة وعشرة دكاكين. ومن بين عائدات الوقف التي بلغت مليونا ونصف المليون أقجة (\*\*\* أي ما يعادل ثلاثين ألف دوقية ذهبية بندقية، كان ثمانائة وتسع وستون ألفا ومائتان وثمانون أقجة تنفق على الموظفين، وأربعمائة وإحدى وستون ألفا وأربعمائة وسبع عشرة أقجة تنفق على الموظفين، وأربعمائة وإحدى وستون ألفا وأربعمائة وسبع عشرة أقجة

<sup>(\*)</sup> العمارة (imaret) مطعم مجاني للفقراء انتشر كثيرا في عواصم الولايات العثمانية حتى قبل انتقال العاصمة إلى القسطنطينية، كشكل من أشكال كفالة الفقراء مثل التكايا، من أمثلتها «العمارة السليمية» التي أنشأها السلطان سليم الأول في دمشيق و«العمارة العامرة» التي أقامتها زوجته السلطانة خاصكي سلطان في دمشق أيضا في العام 1522، كانت تقدم رغيف خبز وطبقا من الشوربة مع قطعة لحم، وربما لذلك سميت في اللغات الأوروبية «مطاعم الشوربة» (soup kitchens). [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> نقل المؤلف اقتباس الشخص اليوناني بالنص، كما ذكر بين قوسين، لكن الإشارة إلى الكنائس تنصرف يقينا إلى المساجد.[المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> الأقجة (akce) هو اسم العملة العثمانية التي بدأ سكها في العام 1327، كانت تحمل على أحد وجهيها شهادة الإسلام وعلى الوجه الآخر اسم الأمير كنوع من الدعاء له بدوام الملك.[المترجم].

تنفق على طعام التكية، واثنتان وسبعون ألف أقجة تنفق على المستشفى نفسه، وثمانية عشر ألفا وخمسمائة واثنتان وعشرون أقجة على الترميمات. وبلغ إجمالي الموظفين في المُجمّع كله ثلاثمائة وثلاثة وثمانين موظفا(8).

كان كل مسجد يضم هيئة موظفين واسعة من العلماء. وكان هؤلاء على خلاف خدم السلطان وانكشاريته، مسلمين بالمولد. كانت هذه المهنة تمتص معظم طاقة أتراك القسطنطينية وطموحهم. وكان الشيوخ يلقون الخطب، والأثمة يؤمون الصلاة، والمؤذنون يرفعون الأذان أو يتلون آيات القرآن، كما كتب رحالة إيطالي «بصوت ندي مملوء بالحماسة والوضوح والعذوبة. فلو سمعتهم من دون أن تراهم لظننتهم أطفالا صغارا». وكان يعمل في المساجد أيضا بوابون وقراء للدروس ومشرفون على الوضوء، كلهم محددون بالاسم والأجر في مؤسسة الوقف، إعمالا للهوس العثماني بالقوائم والنظم. تفسر النسبة الكبيرة من عائدات الوقف المخصصة لرواتبهم، السبب الذي دفع الكثير من الأتراك إلى إنشاء المساجد أو العمل فيها. حتى القرن الحالي، كان أحفاد المؤسسين يرثون الحق في إدارة الأوقاف والحصول منها على رواتب. وكما هي الحال مع الممتلكات المخصصة للائتمانات الأسرية المعفاة من الضرائب في بريطانيا ما بعد الحرب، كان الوقف يوفر بيتا ودخلا آمنين من مصادرة الدولة.

كانت حياة مشاهير الكتاب، ومنهم مثلا «سلطان الشعراء» باقي (Baqi) (1590 - 1590) الشاعر المفضل لدى سليمان القانوني، تبدأ وتنتهي في جامع الفاتح ألى دراسة الفقه، باقي ابن أحد مؤذني المساجد، بعد فترة من العمل صبيا لصانع سروج، إلى دراسة الفقه، وترقى إلى معلم في مسجد آخر بالمدينة. في قصيدة مبكرة له، احتفى بأحد الأعمال التي دأب عليها العثمانيون، وهي تحويل أبراج الكنائس و «أجراسها الرنانة» إلى مآذن وأصوات المؤذنين الداعية إلى الصلاة. كان التحرك الصحيح في العاصمة يمكن أن يعطي صاحب وظيفة عالية وممتلكات في مدينة إقليمية بعيدة. من ذلك أن باقي أصبح قاضيا أولا في مكة، ثم في القسطنطينية نفسها، وارتقى بعد ذلك إلى المسؤول القضائي الأعلى (قاضي عسكر) للولايات الأوروبية بالإمبراطورية. شهد مفتي القسطنطينية بنفسه مراسم جنازة باقى أمام حشد هائل في جامع الفاتح (9).

<sup>(\*)</sup> هو محمود عبدالباقي أحد أبرز المؤثرين في الأدب التركي العثماني، ألحقه أبوه صبيا بمحل صنع سروج، لكنه كان يهرب من العمل ليحضر الدروس في مدرسة جامع الفاتح القريبة.[المترجم].

ازداد الطابع الإسلامي للقسطنطينية بعد موت محمد الثاني. فابنه بايزيد الثاني كان حاكما ورعا ومسالما عُرِف باسم «الولي». رأى بايزيد أن أباه بسبب مشورة مستشاري السوء والمنافقين «خالف شريعة النبي»، فباع معظم الصور والمنحوتات الإيطالية للفاتح قرفا منها. ووضع طلاء فوق اللوحات الجصية الشهوانية في القصر. وعدَل بايزيد عن استخدام محمد الثاني المتكرر للعرف والسلطة التنفيذية للسلطان والقانون أي قانون الدولة (\*\*) كأساس للنظم الحكومية، وشبها بوصفها مخالفة لشريعة الإسلام (\*\*\*).

على رأس العلماء، استقر مفتي القسطنطينية، وهي الوظيفة التي استنها محمد الثاني. ومع نهاية القرن الخامس عشر كان المفتي يُعرَف أيضا باسم شيخ الإسلام، وكان الرجل الثالث في الدولة بعد السلطان والصدر الأعظم. وفي بعض الأحيان كان بايزيد الثاني يقف عند استقباله ويجلسه في مقعد أعلى من مقعده. كان المفتي يصدر فتاوى تقرر أن أفعال السلطان موافقة للشريعة. ورغم كل القوة العسكرية للسلطان، كان هذا الدور المتعلق بإضفاء الشرعية مهما جدا، حتى إن أحد المفتين كتب: «كان السلطان محمد يظل يلح علي إلى أن أصدر فتوى في النهاية». ومع نهاية القرن السابع عشر، غدا من الممكن وصف المفتي بأنه «يمتلك سلطة مطلقة في أمور الدين. وأمور الدولة مشتقة من الدين، وبذلك يكون الدين الأصل، والدولة الفرع. وكان الرئيس الوحيد للدين هو شيخ الإسلام، والرئيس الوحيد للدين هو شيخ الإسلام،

في ذلك الوقت، كان العلماء قد أصبحوا طبقة من نبلاء الثوب(Noblesse de) في ذلك الوقت، كان العلماء قد أصبحوا طبقة ممثلة في الباب العالي، بيد أنها (robe غير أنها عبر أنها عبر أنها عبر أنها أنها كبيرا في تصرفات المدينة نفسها وعاداتها. فإبان القرن الثامن عشر، كان

<sup>(\*)</sup> في مقابل الشريعة.[المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> ومع ذلك، ظل قانون الدولة مهما. وفي إشارة إلى العرف، طلب أحد أبناء بايزيد، هو قورقود (Korkud)، في العام 1508 أن يُعفى من السلطنة، لأنه في أرض مثل أرض الروم (الإمبراطورية العثمانية) كان من المستحيل أن تكون حاكما جيدا ومسلما جيدا في الوقت عينه.[المؤلف].

<sup>(\*\*\*)</sup> في النظام القديم السابق على التورة الفرنسية، يشير مصطلح «نبالة الثوب» أو «نبله الثوب» إلى الأرستقراطين الذين نالوا مكانتهم بفضل المناصب القانونية أو الإدارية التي شغلوها في الدولة، تمييزا لهم عن «نبالة السيف» (noblesse d'epee) المستمدة من الانتماء التقليدي للأسرة إلى الطبقة العسكرية.[المترجم].

أربعة وعشرون مفتيا من مفتي القسطنطينية أبناء مفتين سابقين للمدينة، كانوا يُسمون «مهد العلماء». من ذلك مثلا أن أسرة دوري زاده Durizade قدمت ستة مفتين شغلوا المنصب عشر دورات بين العامين 1734 و1920. وكان العلماء يقابلون السلطان دوما في صلاة الجمعة، وكان يشار إليهم في البعثات الديبلوماسية باسم «طبقة النبلاء القدعة» (10).

كان بايزيد الثاني سلطانا مسالما نوعا ما، وذلك جزئيا بسبب التهديد الذي كان معلقا فوق رأسه من أخيه جم Cem، الابن المفضل لمحمد الفاتح والأمير المحبوب الذي كان من الممكن أن يواصل سياسات أبيه المنفتحة. هرب جم إلى أوروبا التي أصبح فيها بيدقا في اللعبة الكبرى بين الإمبراطورية العثمانية وأعدائها. كان جم العثماني الوحيد الذي حقق حلم الأسرة بالوصول إلى روما، وإن لم يكن كقائد فاتح. وفي مقابل إعانة مالية من بايزيد الثاني، جرى التفاوض عليها عبر تاجر جنوي من عَلَطَة، احتجز البابا جم في الفاتيكان كـ «ضيف مكرم»، أي سجين، ورجا مات بالسم في نابولي في العام 1495. وفي العام 1512، خلف بايزيد الثاني ابنه سليم المعروف باسم ياوز أو سليم القاطع.

اعتبر سليم الأول نفسه، كما فعل جده الفاتح، اسكندرَ أكبر جديدا، مكلّفا من الله بفتح العالم من أقصاه إلى أقصاه. وفي العام 1517، هزم غريمه المسلم الأساسي السلطان المملوكي المصري وشنقه على أحد أبواب القاهرة (\*). وعلى مدار القرون الأربعة التالية، ظلت مصر وسورية والجزء من بلاد العرب الذي يضم المدينتين

<sup>(\*)</sup> الباب هو باب زويلة، والسلطان هو الأشرف أبو النصر طومان باي آخر سلاطين المماليك الشركس في مصر الذي قاد في القاهرة المحتلة حرب شوارع ضد جيش سليم بمعاونة الأهالي، وكان النصر فيها قريبا، وكاد حتى يظفر بسليم نفسه، لولا أن العثمانيين أمطروا المماليك والأهالي بالبنادق من فوق المآذن. قيل إن خمسين ألف نفس أزُمِقت في فتح القاهية، كان من بينها نصف جيش سليم. وبعد أن انكسرت المقاومة، لجأ طومان باي إلى أحد شيوخ البدو يدعى حسن بن مرعي سبق أن أطلق طومان سراحه بعد أن ظل سجينا في عهد عمه السلطان قانصوه الغوري، لكن الشيخ غدر به وأسلمه إلى سليم. أعجب سليم بمهارة طومان العسكرية وشجاعته في الدفاع عن قضيته وموقفه بعد أن قبض عليه، حتى إنه قرر أن يبقي على حياته ويصطحبه إلى القسطنطينية، لولا أن أمراء المماليك الذين انضموا إلى سليم بعد سقوط دمشق، على رأسهم خير بيك (Khayr Baig) وجان بردي الغزالي (Jannerdi Al-Ghazali)، ألحوا على سليم كثيرا أن يقتله حتى يستتب له حكم مصر. وفي 15 أبريل 1517، أُخذ طومان مكبلا على حصان إلى باب زويلة يحرسه أربعمائة انكشاري، وحين رأى الحبل يتدلى من قبو الباب وتيقن من حتفه، ترجل عن الحصان وسار في ثبات إلى المشنقة، ثم نظر إلى الأهالي المحتشدين وطلب منهم أن يقرأوا له الفاتحة ثلاثا، وبقي جثمانه معلقا وسار في ثبات إلى المشنقة، ثم نظر إلى الأهالي المحتشدين وطلب منهم أن يقرأوا له الفاتحة ثلاثا، وبقي جثمانه معلقا على الباب ثلاثة أيام، ثم دفن بعدها.[المترجم].

أرسل سليل النبي وأمير مكة وشريفها إلى سليم الأول مفاتيح الكعبة والحجر الأسود المقدس الموجود في منتصف المسجد الأكبر بمكة (\*\*\*\*). كانت القوة العثمانية، وليس التضامن الإسلامي، هي التي دفعت الأمير إلى الخضوع إلى السلطان من دون أن تُطلق واحدة. وكان شريف مكة في حاجة إلى القمح المصري لإطعام أهل الحجاز، وكذلك الحماية العثمانية من الخطط البرتغالية للسيطرة على البحر الأحمر وغزو مكة من قاعدة الحكم البرتغالي في الهند. وفي المقابل، كان مقام الأشراف كبيرا

<sup>(\*)</sup> كان من العوامل الأساسية لهزيمة المماليك أمام العثمانين، إضافة إلى تنافس أمرائهم على السلطة والحروب الأهلية فيما بينهم وضعف اقتصاد دولتهم بعد تحول التجارة عنها إلى طريق رأس الرجاء الصالح أو رأس العواقب كما أسموه هم، أن المماليك في آخر عهدهم كانوا قد تخلفوا عسكريا بسبب رفضهم تبني الأسلحة الحديثة مثل مدافع الميدان والبنادق التي رأوا أنها تنتقص من فروسيتهم. لكن الفروسية التي كانت معركة المنصورة في العام 1250 التي هزموا فيها الحملة الصليبية السابعة بقيادة لويس التاسع الفرنسي آخر تجلياتها، كان زمانها قد ولى وانقضى. وفي المقابل، عَيْز العثمانيون باللهفة إلى تبنى الأسلحة الحديثة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> يقدم هذا الترتيب للمدن العثمانية دليلا على ما جاء في تقديم المترجم من إهمال للحواضر العربية جعلها بعد قرون الحكم العثماني أكثر تخلفا من حيث العمران والنشاط الاقتصادي والثقافي وعدد السكان مما كانت عليها قبلها، أو على الأقل فوّت هذه القرون من عمرها وهي في حالة من الجمود والركود.[المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> أمر مكة حينئذ هو الشريف بركات بن محمد، لكن رواية إرسال الحجر الأسود لا أصل لها في المصادر العربية. المترجم).

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

جدا لدى العثمانيين، حتى إنهم نالوا امتيازات ورواتب أكبر من تلك التي تمتعوا بها إبان عهد التبعية لسلاطين مصر (12).

ومع عودة ازدهار الإمبراطورية وتوسعها، نما سكان القسطنطينية سريعا. فمن نحو ثمانين ألف شخص في السنوات الأخيرة من عهد الفاتح، وصلت إلى زهاء أربعمائة ألف في العام 1530. وتوسعت حركة بناء المساجد مع نمو السكان. صُممت مساجد القسطنطينية، أيا كان تاريخ بنائها، بالأسلوب الإمبراطوري العثماني المتجهم نفسه، بالستخدام حجارة رمادية مقتطعة من الشواطئ الجنوبية لبحر مرمرة. وكما يقول غودفري غودويين (Godfrey Goodwin)، فإن التقاليد كانت «المهندس العثماني الأبرز في كل العهود». كان المسؤولون والأميرات، وقبل الجميع السلاطين أنفسهم، ينفقون على المساجد. كان آيا صوفيا الجامع الإمبراطوري الأعلى مقاما في المدينة للذي تمتع بأكبر وقف من عائدات جمارك المدينة وسوقها الرئيس والبيوت المبنية خارج أسوار المدينة. بنى ابن الفاتح بايزيد مسجدا (1500 - 1506) عند مدخل البازار الكبير. وبغرض إظهار تدينهما، بنى حفيده سليم الأول وابن حفيده سليمان مساجد على تلال تطل على القرن الذهبي: السليمي (1518 - 1522) وشاه زاده مساجد على تلال تطل على القرن الذهبي: السليمي (1518 - 1522) وشاه زاده

كان الجامع السليماني محاطا عُجمّع من الكليات والمكتبات العامة والدكاكين والمستشفيات أكبر من ذلك المحيط بجامع الفاتح، ولاتزال المكتبة والمستشفى، الذي اشتهر بعلاج المرضى «خلال ثلاثة أيام» يعملان إلى اليوم، كان جامعا شاه زاده والسليماني من أعمال سنان رئيس هيئة المعماريين الإمبراطوريين من العام 1538 حتى وفاته بعد خمسين عاما، في نحو التسعين من عمره. وسنان الذي رجا كان أرمنيا بالمولد من وسط الأناضول «جُمِع» في الدفشرمة، عمل أولا جنديا انكشاريا ثم مهندسا. بنى سنان أو أعاد بناء أربعمائة وسبع وسبعين بناية (منها مائة وتسعة وخمسون مسجدا)، ثلاثمائة وتسع عشرة منها في القسطنطينية، وكان في العادة تُعد عادج هندسية يعاينها السلطان قبل بدء البناء. يكشف سيل الطلبات التي أرسلها أخج هندسية يعاينها السلطان قبل بدء البناء. يكشف سيل الطلبات التي أرسلها المهرة، عن تمكنه من أدق التفاصيل. وتثبت بناياته الباقية أنه أغزر المعماريين التاريخ العثمان.

لم تكن المساجد الإمبراطورية أماكن للعبادة وحسب، وإنها كانت كذلك تأكيدا ماديا بالحجارة على تدين الأسرة الحاكمة وعدلها وإحسانها وكرمها. فقد كانت تقوم بالوظيفة التي تؤديها المعارض الفنية التي ينفق عليها المليونيرات في زمننا الحالي أو المساجد التي يشيدها شيوخ الخليج، حيث كانت مساجد السلاطين تعلن ثراءهم وتطهره في الوقت عينه. يذكر أحد التقديرات من القرن الثامن عشر أن هذه المساجد كانت تطعم ثلاثين ألف شخص يوميا في العاصمة، ما ساعد في ضمان عدم وصول الجوع إلى مستوى الخطر الذي وصل إليه في باريس في العام 1789. وقد اتفق الزوار الغربيون على أن عدد الشحاذين كان أقل في القسطنطينية منه في وقد اتفق الزوار الغربيون على أن عدد الشحاذين كان أقل في القسطنطينية منه في مدينة أخرى في أوروبا، باستثناء المقاطعات اليونانية (11).

كانت المساجد العثمانية أيضا تأكيدا للسلطة، إذ كانت بمنزلة إعلان عن حق السلطان في الحكم بصفته «ظل الله على الأرض» وكذلك عن دوام إمبراطوريته ومجدها. وكانت القبة رمزا للوحدة الإمبراطورية. وكانت مساجد السلاطين تحوي عددا من القباب أكبر من المساجد الأخرى، فضلا على مئذنتين أو أربع، بينما لم تكن المساجد الأخرى تضم غير مئذنة واحدة. وبغرض تحدي إنجازات الملك سليمان والإسكندر الأكبر وجوستينيان، أمر سليمان القانوني، في أعمال انطوت على تعقيد ونفقات هائلة، بنقل أعمدة الصوان من بعلبك (\*) والإسكندرية ومن القسطنطينية نفسها لاستخدامها في الداخل الفخم للجامع السليماني. وقد بدأ العمل في بناء المسجد بعد أن وافق الإمبراطور كارلوس على دفع الجزية لسليمان في العام 1547، وربا جاء بناؤه احتفالا بسيادته في أوروبا (15)(\*\*).

<sup>(\*)</sup> من معبد الشمس الذي أخذت منه أعمدة أيضا قبل ألف عام لبناء كنيسة هاغيا صوفيا.[المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> كان سليمان القانوني من أقوى سلاطين بني عثمان وأكثرهم حزما، وقد اتسعت الإمبراطورية في عهده كثيرا، وأدخلت هزيمته للقوى الأوروبية في معركة موهاج (Mohacs) في العام 1526 الرعب في قلوب القوى الأوروبية، ولم يوقفه عن التوغل في أوروبا إلا فشله في الاستبلاء على فيينا في العام 1529. وكان كارلوس ملك إسبانيا والإمبراطور الروماني المقدس من ألد أعداثه على اليابسة الأوروبية وعلى صفحة البحر الأبيض المتوسط، إذ كان الأخير بحكمه الإسبانيا التي نجحت في القضاء على دولة الأندلس وشغله منصب الإمبراطور الروماني المقدس يسوق نفسه باعتباره «سيف النصرانية» وحاميها، وشن عدة «حملات صليبية» على شمال أفريقيا واحتل بعض موانئها، ودخل في مواجهات كثيرة مع العثمانيين في البر والبحر. ونتيجة للحروب المستمرة لكارلوس ضد العثمانيين وضد قوى أوروبية - من أهمها فرنسا التي كانت في حلف مع سليمان القانوني - ومن أجل هدنة لالتقاط الأنفاس، اضطر كارلوس في العام 1547 إلى توقيع معاهدة مذلة مع سليمان، اعترف فيها بأنه ملك إسبانيا وحسب، لأن العالم لا يمكن أن يتحمل إلا إمبراطورا واحدا، هو سليمان القانوني، وقدم بهوجيها جزية إلى الأخير. [المترجم].

القسطنطينية: المدينةالتي اشتهاها العالم 1453 – 1924

وفي العام 1609 كانت الإمبراطورية قد استُنزفت بسبب الحروب الطويلة والفاشلة مع النمسا وبلاد فارس. ودُمر الاقتصاد، حتى إن الصدر الأعظم والمفتي كانا يتوسلان إلى السلطان أحمد الأول كي لا يبني مساجد جديدة، لكنه أصر على بناء مسجده، بل ساعد في حفر أساساته بنفسه. كشف الشاعر جعفر Ca'fer عن الغرض من بناء المسجد الجديد، وهو الأكبر في المدينة والمرثي لكل السفن المبحرة من الجنوب، بالكلمات التالية:

حيث إن العالم يكشف عن نفسه عبر الصور الجميلة، فإن مسجد حاكم العالم يعلن عن صفته تلك... فلا أحد (غير السلطان أحمد) يستطيع أن يبني مسجدا كهذا إذ لا يدانيه أحد في كونه الحاكم المبجل للشعب إنه الشاه المنتصر والحاكم ذو السيادة أحمد خان انظروا أعماله في تلك الكعبة المتقنة (16)(\*)

يعد جامع السلطان أحمد المسجد الوحيد خارج المدينة المنورة الذي يضم ست مآذن. وبحلول النصف الثاني من القرن السابع عشر، ضمت القسطنطينية بين جنباتها أربعمائة وخمسة وثمانين جامعا وأربعة آلاف وأربعمائة واثنين وتسعين مسجدا (لا تقام في الأخيرة صلاة الجمعة) (\*\*). لم تكن القسطنطينية أكبر مدينة إسلامية في العالم، لكن لم تضاهها مدينة أخرى في عدد المساجد. وعلى ذلك، فإن بناء المساجد يقدم إحدى الإجابات عن السؤال الذي يثار كثيرا: إلى أين كانت ثروة الإمبراطورية العثمانية تذهب؟ (17).

تهيمن قباب المساجد الإمبراطورية ومآذنها على الأفق الذي لا نظير له لمدينة إسطنبول الحديثة. وفي الماضي، كانت فضاءاتها المستطيلة المسطحة وصفوفها المستقيمة النظيفة وأبنيتها الشاهقة من الحجارة الرمادية أو البيضاء، تبرز جلية على خلفية البيوت ذات الأسقف الحمراء. ونظرا إلى وجود وفرة في الفضاء داخل

<sup>(\*)</sup> من غير الواضح من الترجمة الإنجليزية للأبيات، ما إذا كان ذكر الكعبة جاء من باب تشبيه جامع السلطان أحمد بالكعبة، أم للإشادة بأعمال الترميم التي نفذها السلطان أحمد في الكعبة، إذ أمر بترميمها بنطاقين من النحاس الأصفر المطلي بالذهب بعد أن تصدعت جدرانها.[المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> في المقابل، كان هناك نحو مائة كنيسة في مدينة لندن إبان القرن السادس عشر، ومائة واثنتين وستين كنيسة ومصلى في باريس إبان القرن الثامن عشر.[المؤلف].

أسـوار المدينة، فقد كان في مقدور معظم أهالي المدينة أن يتمتعوا بالخصوصية في بيـوت صغيرة تضم من غرفتين إلى أربع غـرف، بدلا من العيش في عمارات ضخمة مشـتركة، كـما كانت الحال في البندقيـة أو القاهرة. توضح لوحـة الفنان ميلخيور لوركس (Melchior Lorichs) التي تعود إلى العام 1560 تقريبا، البيوت في صفوف متصلة على القرن الذهبي تمتد من القصر إلى أسـوار المدينة. كان الرحالة الغربيون يزدرون هذه البنايات ويصفونها بأنها رديئة البناء و«أقل من متوسطة».

أعطت الجدران الخشبية للبيوت والطوابق العليا البارزة والمشربيات - لمنع الرجال المارين في الشارع من رؤية النساء بالداخل - شوارع القسطنطينية «سمة متفردة من الغموض والكآبة». فقد كانت هيئة المعماريين الإمبراطوريين ملزمة باحترام الخصوصية التي يفرضها الإسلام. وكانت البيوت الخاصة تبنى من دون تخطيط، مثلها مثل شواهد القبور الإسلامية المبعثرة في الجبّانات. وفي بعض الأحياء، كانت الشوارع معوجة وضيقة جدا وتفتقر إلى الانتظام أو النظام، لدرجة أن البيوت كانت تتلاصق من الجانبين بعضها مع بعض. وبغرض زيادة الخصوصية، كان الكثير من الشوارع عبارة عن أزقة مسدودة النهاية. والشارع الأكبر في المدينة، وهو شارع الديوان (المؤدي إلى القصر) الذي كان يقطع وسط المدينة إلى الأسوار، كان نسخة من الطريق العام البيزنطي، فلم تمتلك القسطنطينية الشوارع المخططة رسميا التي ظهرت في روما أو فلورنسا أو البندقية والتي خُططت في باريس بعد العام 1600. ولم تعرف المدينة مكافئا لسلسلة المستطيلات المتحدة المركز، التي بُنيت العاصمة ولم تعرف المدينة الصينية الجديدة بكين وفقا لها بعد العام 1421.

ازداد الارتباك بسبب وجود خمسة تلال منفصلة جنوب القرن الذهبي وتل غَلَطَة الكبير على الجانب الآخر. لذلك كانت الشوارع ترتفع مع التلال وتنخفض مع الوديان في كل اتجاه، ما جعل المدينة كتلة من الأزقة المعوجة والبيوت الخشبية والأسوار والحدائق والجبّانات. ولايزال جو المدينة العثمانية غير المنظمة قامًا في بضعة أحياء سكنية، مثل منطقة الشوارع الملتوية والبيوت الخشبية الواقعة بين جامع السلطان أحمد والبحر. يتأكد ذلك من الصورة التي رسمها كاتب الرحلات الإيطالي الكبير إدموندو دي أميتشيس الذي زار القسطنطينية في العام 1874، وحينها لم يختلف وصفه لمعظم الأحياء عما كانت عليه منذ قرون سابقة:

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

الشوارع تنعطف بزوايا لا تحصى، وتلتف بين تلال صغيرة، وترتفع مع هضاب صاعدة، وتنخفض مع وديان هابطة، وتمر من تحت قنوات، وتتقاطع مع أزقة، وتهبط من مرتفعات وتمر خلال غابات وصخور وخرائب ورمال وتلال. تبدو المدينة العظيمة في بعض جنباتها وكأنها مقطوعة الصلة بالدولة، ثم سرعان ما تجدها مجددا حاضرة ونابضة بالحياة وكثيرة الألوان...(18).



شارع في حي بايكوز، 1860 يضم الحي الـتركي العادي، من النـوع الموّر في هذه الصورة، بيونا خشـبية الفوضوية، شكلت مُجمّعات المساجد العنصر الوحيد للنظام الحضري.

إن نسخة الإسلام التقليدية صارمة بعض الشيء، لا مكان فيها للاحتفال والموسيقى. لكن القسطنطينية جذبت شكلا مختلفا للإسلام، هو تكايا الدراويش. كان الدراويش عارسون الصوفية، ذلك التوق إلى النشوة الباطنية والتحلل من الذات بالتوحد مع الله. وغالبا ما كان هذا البحث الشخص عن الله يتخذ شكل حلقات الذكر (\*).

<sup>(﴿ )</sup> حلقــات الذكــر طقوس عارســها المتصوفة يذكرون فيها اســم الله وهم يتمايلون عينا ويســارا وهم وقوف في صفوف، يقولون «الله» مع كل لفتة عينا أو يســارا أو أحد أســماء الله مثل «حي» أو «مدد» طلبا للمدد من أولياء الله الصالحين، مع فواصل من الإنشاد الديني، يصل بعضهم خلالها إلى حد الإغماء والهلوسة من الإجهاد.[المترجم].

كان الدراويش منظمين في طرق يترأس كلا منها مرشد أو شيخ معين، مكرسة لذكر «أولياء الله»، الذين كانوا بالنسبة إلى بعض المسلمين في مقام القديسين بالنسبة إلى المسيحيين. كانت تكايا الدراويش تُبنى عادة بجوار قبور «أولياء الله»، ولها نوافذ مفتوحة على الشوارع يستطيع المارة من خلالها أن ينقلوا تحياتهم. كان الدراويش يؤمنون بأن «أولياء الله»، من أمثال أبي أيوب الأنصاري أو محمد الفاتح نفسه، يعيشون داخل قبورهم في «العالم اللامتناهي»، وأنهم هناك عتلكون القدرة على حماية أتباعهم في «العالم المتناهي» ومنحهم المدد.

وكان المسلمون يقومون بزيارات متكررة إلى قبورهم طلبا للشفاء من الأمراض، وللدعاء بسلامة الولادة أو الختان أو نجاح الزواج، أو لمجرد تنسم «الرحيق الإلهي» لأولياء الله. وعلى غرار مثيلاتها في البلدان المسيحية، كانت الموسيقى تُعزف، والبخور يُحرق، وتُقدم النذور في شكل لحوم أو أموال أو شيلان. وكان مصباح يضاء بزيت الزيتون يوضع في كوة في الجدار. وكان الناس يربطون خرقا ملونة بقضبان النافذة أو القبر لتذكير ولي الله بالبركات المنتظرة منيه. وبجانب قبر أحد «أولياء الله» في ميرديونكوي (Merdivenkoy) المقابلة للقسطنطينية في آسيا، توجد صخرة كان يُعتقد إبان القرن التاسع عشر أنها تحقق أمنية أي شخص يقف عليها، كما ذكرت مقيمة إنجليزية تدعى لوسي غارنيت (Lucy Garnett): «أرجعت سيدة تركية من معارفي هي الراحلة بسمة سلطان Resma Sultan صعودها إلى المكانة السامية والاستثنائية بكونها الزوجة القانونية للسلطان عبدالمجيد، إلى أمنية عبّرت عنها في ذهنها وهي واقفة على هذه الصخرة، بالطبع بعد أن قدمت نذورها ودعواتها عند وهي واقفة على هذه الصخرة، بالطبع بعد أن قدمت نذورها ودعواتها عند الضريح المجاور».

كانت التكايا الكبيرة تضم أجنحة معيشة منفصلة للأسر والعزاب والشيخ، وقاعة للإنشاد تسمى «سماع خانة» (semahane) تقام فيها حلقات الذكر، ومكتبة، وقاعة طعام، ومطبخ كبير. كان الطعام مقدسا في أعين الدراويش، ولذلك كان الشيخ بعد الانتهاء من الإعداد الطقوس لوجبة الطعام، ينشد:

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

نحن الصوفيين على الطريق، نحن مَنْ يتعشون على مائدة الملك. يا إلهي أدم علينا هذه الطاسة وتلك المأدبة (19).

كانت المولوية أكثر طرق الدراويش رواجا في القسطنطينية. وكانت تكيتها الأساسية تقع في نهاية ما يسمى حاليا شارع الاستقلال في غَلَطَة (بايوغلو). تشبه تكايا الدراويش، في بعض النواحي، الأديرة المسيحية، حتى إن السلطان محمد الثاني أقام التكية المولوية بغَلَطَة على أنقاض دير بيزنطي، ربا لكي يؤكد تفوق الإسلام على المسيحية. كان هؤلاء المولويون، تحت عمائهم المميّزة وبتنوراتهم الصوفية الطويلة، يـؤدون (ومازالوا في بعض الأحيان) رقصة طقوسية بطيئة. وكان الواحد منهم يلف حول نفسه وذراعيه مفرودين إلى أقصاهما وعينيه مغلقتين ورأسه ماثلة على كتفه الأيسر، وعباءته تتموّج حوله متطايرة في الهواء «على أنغام الناي والدف، مع أنشودة رتيبة عن وحدانية الله وبطلان الوجود الدنيوي». وكانت النشوة تبلغ بأحدهم أن يستمر في اللف لخمس عشرة دقيقة متواصلة في المرة الواحدة من دون أن تصيبه دوخة أو إرهاق (20).

غة طريقة أخرى، هي الدراويش الرفاعية أو الصارخون الذين كانوا يجدون متعـة في الألم. في تكيتهم الواقعة في أوســكودار Uskudar بآســيا، كانوا يؤدون صرخاتهم أو تشــنجاتهم «يا الله يا هو» مع صرخات كثيبة، تعلو وتنخفض مثل حقــل قمح في مهب الربع. وحين كانوا يصلون مرحلة الهذيان، كانوا يسـحبون آلاتهــم المعدنية ذات الحواف عند نهاياتها المنتفخـة من على الجدران. وكانت تُحمَــى في كانــون (bararier) وتوضع متقدة على جلــد الدرويش أو تُدخَل في فمه أو يضغط بها على مقلتي عينيه. بينما «يسحب آخرون الخناجر من أماكن تعليقهــا على الجدران ويقطعون بها جلودهم، أو يهســكون جمرات متقدة من الكانون ويحرقون بها لحومهم. ويقع بعضهم من الاهتياج بين أذرع إخوتهم، وفي النهاية يســقطون جميعا على الأرض خائرين منهكين وفاقدي الوعي (وملطخين بالدماء)». وكانوا يعتقدون أن نَفَس شــيخهم، أي الكلمات المقدسة التي يتلفظ بها تشفى كل الجروح.



الرسام فوستو زونارو كتعدد كمهارسات الدراويش، في نعو العام 1900. تشاهد سيدات أوروبيات شيخ الطريقة الرفاعية وهو على وشك البدء في علاج رجال مستين منكفتين على الأرض من خلال للشي فوق ظهورهم. وتقف خلفهم بنات صغيات ينتظرن دورهين في العلاج. وعلى اليسيار، يحملق الدراويش الرفاعية، بينهم الرسيام الذي كان هو تقسسه درويشيا، يقف الخامس بين الرجال على الجهة اليسرى. وعلى اليمين، رسيم زونارو، على خلاف ما يحدث في الطريقة الرفاعية، درويشيا مولوييا يعزف الناي. تعد هذه اللوحة من أفضل تمثيلات توهج الدراويش، ويعاد اليوم إنتاجها كثيرا في الكتب المتعلقة بالدراويش أو تعلق على جدران التكايا.

إبان القرن التاسع عشر، ذكرت التكية الرفاعية بـ «الآلات الشنيعة» المعلقة على جدرانها، تيوفيل غوتييـه (Theophile Gautier) بغرفة التعذيب في محكمة التفتيش. لكن غوتييه كان ينظر من خلال عيون باريسـية ساخرة. أما بالنسبة إلى الدراويش، فقـد كان ألمهم يرمز إلى الزهد في الإرادة الفردية والعالم المادي. وكانت جروحهم «ورودا» تقرّبهم من معية الله «غصن الورد»(21).

كانت طقوس الدراويش وتوهجهم «وصرخاتهم المروعة» تثير امتعاض علماء المساجد. وكانوا يتهمونهم بأنهم من متبعي البدع أو الممارسات المكروهة. وكان الكثير من عقائدهم يُربط ببدعة مذهب الشيعة الممقوت، وهي نسخة منافسة من الإسلام، تضاعفت كراهيتها بعد تبني بلاد فارس - العدو الأساسي للإمبراطورية - لها دينا رسميا للدولة في العام 1506. جذب درويش يدعى إسماعيل معشوكي - لها دينا رسميا للدولة في العام 1506. جذب درويش يدعى إسماعيل معشوكي أيا

صوفيا. وانزعج المفتي من باطنيت الوجدية (Ecstic Mysticism)، فأمر بإعدامه في العام 1529 وهو في عمر الحادية والعشرين. لكن سرعان ما تحوَّل المكانان اللذان دفنت فيهما رأسه وجثته إلى مقاصد للزيارة.

كان الدراويش، من جانبهم، مزهوين بقربهم الباطني من الله، وكانوا في أغلبهم يهزأون مها اعتبروه جهل العلماء ونفاقهم. كتب أحد الدراويش: «اعلم أيها المعلم التقليدي أن المسجد والحانة عندي سيان، وصوت التقي وصرخة السكير عندي سيان». كانت الصوفية، أكثر من المسجد، تشبع توق الكثير من المسلمين إلى الاتحاد مع الله. وكان بايزيد الثاني نفسه صوفيا أدخل الطريقة الخلوتية إلى القسطنطينية وأقام لها موضعا في دير أرثوذكسي سابق. ومريدو الطريقة الخلوتية يتميزون بالاعتزال الصامت الانفرادي في زنازين بلا نوافذ، ويتناولون أقل قدر ممكن من الطعام والنوم، ولا يخرجون إلا للذهاب إلى المسجد عبر مجاز يفصلهم عن الاتصال بالبشر.

بحلول القرن التاسع عشر، ضمت القسطنطينية ثلاثمائة تكية وسبعا وثلاثين طريقة نشطة، كان أغلبية المسلمين ينتسبون إلى إحداها. وكانت بعض التكايا تضم بعض مباهج دور الأوبرا والكوميونات وفصول الأيروبيكس الحديثة. امتدح أحد الدراويش مهارات «مرشده» في أبيات تنقل قوة الصوفية:

معلمي وسيدي هو ذاكري Zakiri. يَصْعُب أن تجد ندا له في كل الفنون. اسمه حسن وهو في طباع الحسين. جمله الله بالبصيرة الروحية، وشهرة ذكره تبلغ الآفاق. ولحن صوته زاد لأرواح المحبين. ويؤم الصلوات الخمس بالناس. إنه بهجة من يعرفون الإيقاع. يقضي الشهور والسنوات في الصلاة.

تتمثل الفروض الدينية الأساسية على المسلمين في الحج إلى مكة والزكاة وصوم رمضان والشهادة، وقبل ذلك جميعا أداء الصلوات الخمس. والملتزمون منهم كانوا

يجيبون نداء المؤذن للصلاة، الذي كان يتجول في الشرفات المفتوحة للمآذن التي بنيت خصيصا لضمان أن يُسمَع نداؤه في كل الاتجاهات:

الله أكبر. أشهد أن لا إله إلا الله. وأشهد أن محمدا رسول الله. حي على الصلاة. حي على الفلاح. الله أكبر. لا إله إلا الله.

في الشوارع الهادئة القريبة من المساجد، كان صوت المؤذنين يصم الآذان. قبل القرن التاسع عشر، لم يكن هناك غير بضع مركبات وخيول، وكانت الشوارع «هادئة عاماً لدرجة أن أصوات الناس في الشارع كانت تُسمَع وكأنهم معك في الغرفة»، على حد تعبير رحالة بريطاني يدعى الدكتور ميريون Meryon في العام 1810، وكان نداء المؤذنين للصلاة من أعلى الأصوات في المدينة.

كان الزمن نفسه إسلاميا. فبالنسبة إلى المسلمين واليهود، تقاس ساعات اليوم بداية من غروب الشمس، وليس من منتصف الليل. وبالنسبة إليهم كانت الساعة الثانية عشرة صباحا وقتا متغيرا في المساء، وليس وقتا ثابتا من الليل. وكان المؤذنون منزلة ساعات بشرية، إذ كان صوت ندائهم للصلاة الوسيلة المعيارية لتدقيق الوقت. وعلى الرغم من وجود مستعمرة لساعات الحائط وصناع الساعات الأجانب في غَلَطَة (شملت في أوائل القرن الثامن عشر والد جان جاك روسو) وواردات متواترة من الخارج، فلم تكن الساعات الميكانيكية متوافرة إلا لأثرياء المسلمين، وكانت كثرة الأعطال.

حتى سـقوط الإمبراطورية، كان الإسلام هو مقياس الساعات، فضلا عن وسيلة شـغلها. وعلى الرغم من أن القرآن نزل باللسان العربي، وهو لسان لا يفهم متحدثو التركيـة في أغلبيتهم إلا بضع كلمات منه، فإن الكثير من المسلمين كانوا يحفظونه عـن ظهر قلب. وكان أوليا جلبي، على سـبيل المثال، يسـتطيع أن يتلوه سريعا في سـبع سـاعات، وبتؤدة في ثماني سـاعات، ومكافأة له على ذلك، عُيِّن مصاحبا في القصر السلطاني. كانت تلاوة القرآن التسلية الأساسية في المدينة الإسلامية. وكان ظهور قارئ جديد للقرآن يثير في القسـطنطينية البهجـة والثناء اللذين كان ظهور مغني أوبرا جديد يثيرهما في ميلانو. وكان المسلمون يتوقفون عن أي شيء يفعلونه مغني أوبرا جديد يثيرهما في ميلانو. وكان المسلمون يتوقفون عن أي شيء يفعلونه

<sup>(\*)</sup> المصاحب (musahib) في الدولة العثمانية شخص يختار من بين أرباب العلم والفن لتسلية السلطان بحسن الحديث.[المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

بمجرد أن يسمعوا الأذان للصلاة. وفي ذلك كتب موراجيا دوسون (Mouradgea بمجرد أن يسمعوا الأزمنى المولود في القسطنطينية وأحد أعظم مؤرخى المدينة:

إذا لم تـر هذه الأمة عـلى أرضها، فلن تتمكن من تكوين فكرة كاملة عن حرصهم الدائم والمدقق، رجالا ونساء، وجهاء ووضعاء، فقراء وأغنياء، علماء وعامة، على إشباع ذلك التـوق إلى أداء الصلوات الخمـس. حتى إن الواحد ليقول إن هذه الكتلة السكانية الهائلة ليست سوى طائفة دينية واحدة.

وفي ليالي رمضان التي كانت المساجد فيها تكتظ بالمصلين وتضاء قبابها ومآذنها بالشموع، كانت المدينة تتوهج بالإسلام. (كان تأثير ذلك أكبر كثيرا من أنوار الزينة في رمضان في الأزمان الحديثة التي تتنافس فيها تلك الأنوار مع أضواء الإعلانات وعلامات الشوارع). وفي ليلة السابع والعشرين من رمضان، وهي «ليلة القدر» الأفضل من ألف شهر، كان جامع آيا صوفيا يضيق بالمصلين، وكان نوره يسطع في الليل كالنيزك. في هذه المدينة المؤمنة، لم يكن ثمة مكان للمتشككين. كان لطفي طوقادي Lutfi Tokadi من أوائل أمناء مكتبة الفاتح ومن محاسيب الفاتح وعالم رياضيات بارزا، لكنه سخر من الخرافات، فأعدم في العام 1494 بأوامر بايزيد الثاني أمام حشود ضخمة في ساحة الألعاب الرومانية على «إهماله»(23).

وكذلك أضفى الإسلام على الأسرة العثمانية هالة من القداسة. فداخل المساجد، كانت الخطب تلقى باسم السلطان. ومن أوائل القرن السابع عشر حتى نهاية الإمبراطورية، كان جزء من طقوس تنصيب السلطان يتمثل في أن يقلده أحد أكبر الشيوخ، عادة شيخ الطريقة المولوية، سيف عثمان مؤسس الأسرة، الذي يتخذ مقبضه هيئة تنين، وهي الطقوس التي كانت تجرى على منصة في الفناء الأساسي لأقدس مسجد في المدينة، وهو جامع أيوب.

كانت أفخم المراسم السنوية في القسطنطينية، وهي مغادرة قافلة الحج إلى مكة في الثاني عشر من رجب (\*)، ترتبط بالأسرة العثمانية. كان يترأس القافلة مسؤول خاص يسمى أمين الصرة. وفي كل عام حتى الحرب العالمية الأولى، كان السلطان يرسل ثوبا من القماش الأسود مغطى بتطريز من الذهب، يسمى المحمل لكسوة الكعبة المشرفة في مكة، ويرسل إلى أمير مكة ذهبا ورسالة موضوعة في أربعة أكياس من الحرير وعباءة

<sup>(\*)</sup> المقابل الميلادي لتاريخ هذا الاحتفال يتغير لأن التقويم الإسلامي قمري. [المؤلف].

من القماش المخطط بالذهب وفرو القاقم. كان رئيس الخصيان السود يسلم هدايا السلطان إلى أمين الصرة في القصر. وكان جمل مزيّن ببهارج نفيسة، يقال إنه متحدر من الجمال التي استخدمها النبي، يحمل المحمل من القصر، يليه جمل آخر يحمل أثر سرج النبي، وسبعة بغال محملة عزيد من الهدايا. وكان موكب يسير فيه المسؤولون والحرس والراقصون العرب والدراويش ورشاشو العطر وضاربو الدفوف ونصف سكان المدينة المسلمين، يرافق المحمل من القصر خلال الشوارع حتى بيشيكتاش بالقرب من المكان الذي بُني فيه أول جسر للسيارات عبر البسفور. وكان الحجاج ينضمون إلى القافلة على طول طريقها. وفي حين كان الجمل المقدس يعاد إلى القصر حتى السنة التالية، كان الحجاج يعبرون إلى أوسكودار في آسيا، وهناك كانت علامات التأثر بسبب الفراق بين الأقارب تتكشف قبل أن يبدأ الحجاج طريقهم الطويل الشاق إلى مكة (24).

تمثل أحد المصادر الأساسية لتقدير الذات لدى الأسرة العثمانية والتقدير الشعبي لها بعد العام 1517 في حمايتها لطريق الحج إلى الحجاز من خلال نظام مكلف من الخانات والحماية المسلحة للقوافل ورشوة القبائل البدوية. وأنشئ صندوق خاص في القسطنطينية تُجمع فيه عائدات من مصادر متنوعة، من بينها أوقاف، وتُرسل سنويا إلى المساجد والفقراء في الحجاز. وبحلول القرن الثامن عشر، كان الحج يكلف أكثر من صيانة القصر الإمبراطوري، إذ كان يمتص ما بين 10 و17 في المائة من الإيرادات الحكومية (25).

اكتسب السلطان وقصره مزيدا من القدسية مع وصول أثر النبي من القاهرة ومكة بعد العام 1517، الذي شمل بردة النبي وختمه وسيوفه وإحدى أسنانه وشعرات من لحيته. كما جاءت راية الرسول المصنوعة من الصوف الأسود من دمشق في العام 1595. لم تعرض هذه الآثار في أحد المساجد حتى يراها العامة، على غرار ما حدث مع كفن تورينو المقدس \*\*، بل بقيت معزولة في قصر الحاكم، ككنز خاص بالأسرة الحاكمة، على الرغم من أن الأتراك، كما سنرى لاحقا، كانوا يسيكون مواكب خلال شوارع القسطنطينية براية النبي في لحظات اشتداد التوتر. وقد بُني في القصر الثالث بالبلاط الإمبراطوري بالقرب من غرفة نوم السلطان، مقصورة خاصة للبردة الشريفة، كانت قبالتها ألواح من المرمر أخذت من القاهرة. وكان القرآن يتلى في هذه المقصورة ليل نهار بلا انقطاع

<sup>(\*)</sup> كفن تورينو المقدس Holy Shroud of Turin قطعة من قماش الكتان تحمل صورة رجل يبدو أنه تعرض لرضوض بدنية تشبه ما ينتج عن الصلب، موجودة في كنيسة تورينو في شمال إيطاليا، يعتقد أنه كفن المسيح عيسى الناصري، على الرغم من أن اختبار التأريخ بالكربون المشع أرجع تاريخ نشأة الكفن إلى العصور الوسطى. [المترجم].

من خلال تبديل القراء. وفي مرة واحدة في كل عام، في الخامس عشر من رمضان، كان غلمان الغرفة الخاصة يغسلون البردة المقدسة بماء الورد. وكان أفراد الأسرة الإمبراطورية (الرجال والنساء) وأعضاء الحكومة يسمح لهم بالدخول بترتيب الأسبقية لتقبيلها. وكان كل فرد من هؤلاء يُعطى قنينة تحتوي ماء من ذلك الذي غُسلت فيه البردة وورقة مطبوعا عليها ختم النبى، كان الواحد منهم ينقع الورقة في هذا الماء ويشربه (26).

كانت صلاة السلطان للجمعة، وهي المراسم التي عُرِفت لاحقا باسم السلاملك، تكشف للمدينة عن ورعه وقوته. وفي المقابل، كان الملوك الغربيون، إلا في الاحتفالات المقدسة، يصلون في مصليات خاصة في قصورهم، لا يراهم فيها إلا حاشيتهم وعدد محدود من الجمهور. لكن في القسطنطينية، كان معظم السلاطين يذهبون في موكب رسمي لصلاة الجمعة في أحد المساجد العامة، عادة جامع الفاتح أو الجامع السليماني. وصف لويجي باسانو Bassano الوصيف السابق موكب سليمان القانوني وهو ذاهب إلى المسجد على النحو التالى:

يسير موكبه بالترتيب التالي: أولا يتقدم ثلاثون من حملة الصولجانات ينادون «أفسحوا الطريق لمولانا السلطان»، ويبعدون الناس بضربات عنيفة. يلى هؤلاء نحو ألفين من جنود الانكشارية مترجلين، وسيوفهم وبلاطيهم في أغمدتها المشدودة إلى خصورهم، وبنادقهم المعلقة على ظهورهم تعلو فوق رؤوسهم مواسيرها التي يبلغ طول الواحدة منها خمسة أشبار، يليهم عدد مماثل تقريبا من السباهية ]سلاح الفرسان] والصولاق ]حرس السلطان] على ظهور الجياد، وسيوفهم وأقواسهم وأسهمهم وصولجاناتهم معلقة في أقواس سروجهم. يتقدم الموكب في حالة من الصمت، ولا يُسمَع غير وقع أقدام السائرين والخيول. يأتي بعد ذلك زهاء خمسة عشر أو عشرين حصانا مزيّنة ببهارج نفيسـة على رؤوسـها، منها العقيق الأحمر والماس والياقوت والفيروز واللآلئ العظيمة، لا تُرى سروجها من المخمل القرمزي الذي يغطيها، يقودها جنود مترجلون. بالقرب من عظيم الترك (\* نفسه لا يركب أحد حصانا، بل يترجل أربعة سيًاس عن مينه وشماله على بعد رمح منه لإبعاد الناس عنه، إلا إذا دعا صاحب الموكب أحد الباشـوات أو الضباط الآخرين ليتحدث معه. ويسبقه دائمًا ثلاثة غلمان، أحدهم يحمل قوس السلطان وأسهمه، وآخر يحمل سيفه، وثالث يحمل قنينة ذهبية عاء معطر ليتوضأ به السلطان عند

<sup>(\*)</sup> عظيم الترك Grand Turk أحد ألقاب السلطان العثماني المستخدمة في الدوائر الغربية حينذاك. {المترجم].

باب الجامع الكبير. وفي المسجد، بعد أن يدخل السلطان، يذهب إلى موضع أعلى عما عداه بنحو أربع أذرع محاطا بستائر تسمى الغمامة، مخصص لاستخدامه هو فقط. يصلي السلطان وحده في هذا المكان، إلا إذا اصطحب أحد أبنائه. ويجلس مرافقوه الذين يربو عددهم على أربعة آلاف شخص في صحن المسجد بأسفل. يفعل السلطان ذلك كل يوم جمعة لإرضاء شعبه، أو كما يقول البعض، وهو ما أميل إلى تصديقه، لأن ذلك فرض عليه. يبقى السلطان في الجامع نحو ساعتين، يعود بعدها دائما من الطريق نفسه الذي جاء منه [عادة شارع الديوان]، وهو يلقي على العامة نظرات العطف ويرد على تحيات الجميع، سواء كانوا من المسيحيين أو الأتراك أو اليهود، الرجال أو النساء، ويدير رأسه قليلا إلى اليمين، ثم إلى اليسار، تقديرا للناس الذين اصطفوا على جانبي الطريق. على أن هؤلاء الناس لا يرفعون أغطية رؤوسهم التحية السلطان [كما يفعل الناس في الغرب]، إذ يعد ذلك تصرفا غير لائق، بل يحنون رؤوسهم. وعلى ذلك، فإن عظيم الترك يظهر على الناس في كل يوم جمعة، وليس كما يدعى الكاذبون أنه لا يظهر للناس مطلقا.

استمرت مراسم السلاملك بأشكال مختلفة حتى السابع والعشرين من فبراير 1924. وفي العام 1573 أبدى ديبلوماسي فرنسي يدعى فيليب دو فرنس كاناي Philippe du Fresne Canaye إعجابه بالصمت المحيط بالسلطان سليم الثاني، إذ بدا أن السلطان يمتلك القدرة على تحويل الرجال إلى حجارة. كان حصان السلطان يُحرَم من الطعام والنوم طيلة الليلة السابقة للسلاملك لضمان أن يمشي بـ«الخطوة البطيئة والثقيلة الملائمة لفخامة هذا الملك العظيم». ووفق تعبير توماس واتكينز Thomas Watkins، بعد مائتي عام من كاناي، كان السلاملك:

أفخم وأروع [موكب] شاهدته على الإطلاق، حيث الملابس الفاخرة والمتنوعة، وجمال الخيول العربية وزينتها، والمظهر الجميل لجنود الانكشارية والبستانجية وهم الحرس الإمبراطوري (\*) (ذوو القبعات القرمزية فريدة الشكل ورائعة المنظر)، باختصار أعتقد أن فخامة هذا المشهد وجِدته وصمته وجلاله تتك أقوى انطباع في أي مشاهد أجنبي (27).

<sup>(\*)</sup> على خلاف الاسم «بوستانجي» الذي يعني البستاني أو الجنائني (بستان زائد لاحقة اسم الفاعل في اللغة التركية «جي»، كما في الكلمات العربية العامية الكثيرة المشتقة بالطريقة التركية)، كان البستانجية من قوات العرس الإمبراطوري، مسؤولين تحديدا عن تأمين قصر السلطان والبنايات التابعة له، وكان كبيرهم يدعى «البستانجي باشي» ويحمل رتبة باشا، ورجا جاء الاسم من انتشارهم في حدائق القصر الإمبراطوري، أو لأنهم كانوا يبدأون حياتهم المهنية بستانيين في القصر. [المترجم].



الرسام باولو فيرونا Paolo Verona، عبدالمجيد الأول في طريقه إلى الصلاة في جامع أيوب، في نحو العام 1840، يرتدي السبلطان راعبي الإصلاح ملابس أوروبية الطراز وعباءة. رجا تصوّر هذه اللوحة مراسم تنصيبه في العام 1839.

قُتِل أحد السلطين في مراسم السلملك. وفي الثالث عشر من ديسمبر 1754، صمم السلطان محمود الأول على الذهاب إلى صلاة الجُمعة، على الرغم من أنه كان يحتضر، وفي طريق عودته من المسجد، مات في الفناء الأول للقصر، ولذلك يمكن القول حرفيا إنه مات «في سرجه» (28).

ترتبت على أسلمة القسطنطينية نتيجتان أساسيتان. فبعد موت محمد الثاني، كانت هناك بضع إشارات إلى وجود سلطان «أثيم» و«مدينة ملعونة». ولم تكن هناك خلفية إسلامية لهذه المدينة ذات المساجد والأولياء. لكن سرعان ما اكتسى السلطان العثماني الذي كان في بادئ الأمر شخصية علمانية نسبيا مثل الخليفة العباسي أو الإمبراطور البيزنطي، بهالة من القداسة. وأخذ رعاياه يصلون ويدعون له بطول العمر والفلاح في المساجد والأسواق وبعد وجبات الطعام. وأخذ الناس يزورون قبور السلاطين المتفرقة عبر المدينة من جامع أيوب إلى آيا صوفيا، في رمضان وفي الليالي السبع المقدسة (ق)، كأن قبورهم كانت أضرحة. كان الناس ينظرون إلى العثمانيين على أنهم أسرة مباركة قُدر

<sup>(4)</sup> ربما تكون السبع الأواخر من رمضان. (المترجم].

لها الخلود. وفي ذلك كتب كاتب أواخر القرن السادس عشر مصطفى على الذي لم تخلُ كتاباته – على الرغم من ذلك - من الروح النقدية: «إن معتقداتهم الدينية لا تشوبها شائبة، وطبيعتهم تشبه المرآة الساطعة، ولم يحدث إطلاقا أن فردا من هذه الأسرة النبيلة انحرف عن الطريق القويم» (29).

كما أسهمت أسلمة المدينة أيضا في إغلاق العقل العثماني. فقد أصيب هذا العقل بتخمة دينية، تماما كما يصاب العقل الحديث بتخمة التلفزيون. وافتقرت القسطنطينية الإسلامية إلى الأصالة الفكرية والروح الاستقصائية التي ميّزت بغداد أو قرطبة. ولم تنتج غير بضع روائع أدبية. وبسبب ولعه بالثقافة الفارسية، أق محمد الثاني بالفيلسوف الشهير نصير الدين الطوسي (\*) من إيران ليناقش المسألة الجدلية الإسلامية القديمة حول إمكانية التوفيق بين الدين والفلسفة وضرورة المنطق الإنساني من أجل إدراك وجود الله. وخَلُص العلماء العثمانيون، ربما بسبب رفضهم وجهة النظر الفارسية، إلى أن إعمال العقل في الدين يمكن أن يوقع المرء في الزلل، وركزوا عوضا عن ذلك على مقاربة مدرسية ظلت تزداد ضيقا مع مر الزمن (\*\*).

وبعد العام 1454، غيرت الطباعة وجه أوروبا. وبحلول العام 1500، كانت المطابع قد انتشرت في كل المدن الكبرى، من أكسفورد إلى نابولي، وأصبح النشر من أكبر الصناعات في أوروبا الغربية. وأخذت الكتب المطبوعة تنشر القراءة والكتابة والمعرفة، ومن خلال إحلال النسخ المطبعي محل النسخ اليدوي نشرت روح الدقة أيضا. وفي المقابل، صدر في العام 1515 فرمان من سليم الأول توعد بالموت أي شخص يحترف علم الطباعة. ربا كانت الحكومة تريد أن تقصر استخدام الكتب على النخبة. وربا عارض العلماء الطباعة تأسيسا على خطرها على النظام العام وتفسيرهم للإسلام. وفي المقابل، ما كان للانتشار الخاطف للبروتستانتية في أوروبا الكاثوليكية، على سبيل المثال، أن يحدث، لولا الثلاثمائة ألف نسخة من أعمال مارتن لوثر التي طبعت بين العامين 1517 و1520(60).

<sup>(\*)</sup> لم يتزامن نصير الدين الطوسي (1201 - 1274م) مع محمد الثاني (1432 - 1481م). والمثير للاستغراب ورود هذه القصة في كتاب تاريخ الإمبراطورية العثمانية الصادر عن كيمبردج. والمرجح في شأن الصلة بين الرجلين أن اهتمام محمد الثاني بالعلوم والآداب دفعه إلى التوقر على جمع الكتب، ومن بينها، كما يقول مؤرخ العلوم التركي إحسان فازيوغلو، مجموعة المتوسطات للطوسي الجامعة لرسائل في الفلك والميكانيكا والموسيقى. وقد أُعدت بأمر من محمد الثاني نسخة منها. [المحرر].

<sup>( \$</sup> العصور عنى توظيف العلم للدفاع عن الدين كما فعسل أتباع المدرسية scholasticiam في أوروبا إبان العصور الوسطى، ما أضر بالدين والعلم معا. [المترجم].

ثمة سبب آخر لمعارضة الطباعة، تمثل في الرابطة الباطنية بين الإسلام وفن الخط اليدوي الرفيع. ونظرا إلى أن القرآن كلام الله الحرفي، ونظرا إلى كونه أزليا ومقدسا، فإنه يستحق الكتابة اليدوية، علاوة على أن نسخه بالماكينة قد يبدو تجديفا. وثمة من يعتقدون أن النبي نفسه قال إن «الخط الجيد يبرز الحقيقة». ولم تُظهِر عائلة حاكمة إسلامية التقدير للخط اليدوي الذي أظهره له العثمانيون، حتى إن كثيرا من السلاطين كانوا أنفسهم خطّاطين. بل إن أعظم الخطّاطين العثمانين، حمدالله الأماسي Hamdullah al-Amasi (1520-1520) الذي نسخ القرآن سبعا وأربعين مرة، كان يعمل في القسطنطينية في الوقت الذي كانت أوروبا الغربية فيه تتبنى المطبعة. كانت لحمدالله ورشة في القصر السلطاني، وكان تلميذه بايزيد الثاني مزهوا بشرف اقتناء محبرة معلمه. والخط الذي ابتدعه المعروف باسم «خط الشيخ حمدالله» كوبه التالية.

ألا القلام والحبر (المعطر أو الملوّن أو المُذهّب في أغلب الأحيان) ينالان في ولذلك كان القلم والحبر (المعطر أو الملوّن أو المُذهّب في أغلب الأحيان) ينالان في القسطنطينية التوقير الذي كانت السيوف أو الأقواس تحظى به في الثقافات الأخرى. وكان «جيش مظفر» من النقوش اليدوية يغطي جدران المساجد وقصور المدينة. وكان الخطّاطون إحدى الطوائف الحرفية الأساسية بالمدينة، وكانوا قادرين على توفير النسخ بسرعة وبأسعار رخيصة. وكانت الأساليب التي يتبعونها (أنواع الخطوط) يمكن أن تكون مختلفة تماما، كالفرق بين دورر وكلوت (\*\*). وثمة حرفيون آخرون كانوا يؤطرون الأوراق المنسوخة يدويا، أو يحيطونها بورق مجزّع، أو يذهّبونها، أو يزيّنونها بالزهور. كانت هذه المخطوطات تعلق بعد ذلك على الجدران، في المساجد أو في البيوت، بالطريقة نفسها التي كانت الصور واللوحات تستخدم بها في الغرب. لكل هذه الأسباب، الأيديولوجية والتجارية والجمالية، وقبل ذلك الأسباب المتعلقة بالأسرة الحاكمة، لم تشهد القسطنطينية ثورة الطباعة التي شهدتها أوروبا. وفي ذلك كتب أحد سفراء الإمبراطورية الرومانية المقدسة إبان القرن السادس عشر، هو بارون دي بوسبيك سفراء الإمبراطورية الرومانية المقدسة إبان القرن السادس عشر، هو بارون دي بوسبيك

<sup>(\*)</sup> ألبريخت دورر Albrecht DÜrer ( 12 مايو 1471 إلى 6 أبريل 1528) رسام ونحات ألماني من نورمبرغ، وجان كلوت (1480 - 1541 (سام ونحات فرنسي عاش في عصر النهضة. [المترجم].

لم تُظهِر أمة أخرى قدر الإقدام على تبني الاختراعات المفيدة التي يبتكرها الآخرون كما يفعل العثمانيون، ومن ذلك على سبيل المثال أنهم تبنوا المدافع الكبيرة والصغيرة والكثير من اكتشافاتنا الأخرى وطوروها لاستخداماتهم. لكنهم مع ذلك لم يتمكنوا قط من تقبل طباعة الكتب وإنشاء ساعات في الميادين العامة. فثمة اعتقاد لديهم بأن كتابهم المقدس لن يظل مقدسا إذا طبع، وأنهم إذا أقاموا ساعات في الميادين العامة، فإن ذلك سيلحق الضرر بوظيفة مؤذنيهم وطقوسهم القديمة ألفيه المقدس القديمة المعادية المعادي

على أن كراهية الطباعة لم تكن شائعة كذلك بين غير المسلمين. وفي العام 1493، طبع ديفيد وصمويل ناحمياس David and Samuel Nahmias كتابا في الشريعة اليهودية باللغة العبرية بعنوان «الأعمدة الأربعة»، صدراه بهذه الكلمات: «هنا في القسطنطينية العظيمة في ظل الحكم الإسلامي للملك العظيم السلطان بايزيد، أمد الله في عمره، وكان في عونه، وأعلى شانه!» كان هذا الكتاب أول كتاب يطبع في الإمبراطورية العثمانية، وتلته أعمال أخرى في الشريعة اليهودية والشروح الدينية.

وفي العام 1567، أنشأ أرمني تعلم في البندقية، أول مطبعة أرمنية في كنيسة القديس نيقولاس بالقرب من ينيكابي Yenikapi. استمرت المطبعة الأرمنية ثلاث سنوات فقط، وبعد انطلاقة فاشلة أخرى في الأعوام 1677-1679، كانت بالقسطنطينية دوما مطبعة أرمنية تعمل، مع أن المدينة لم تجار في ذلك مدنا عالمية أخرى مثل البندقية وأمستردام، كمراكز للطباعة الأرمنية حتى القرن التاسع عشر. وفي العام 1627، وهو وقت متأخر فعلا، بدأت مطبعة يونانية، بمساعدة السفير الإنجليزي، بجوار سفارته في غَلَطَة، كانت أغلب مطبوعاتها الأولى كتيبات معادية للكاثوليكية واليهودية. لم تدم هذه المطبعة إلا أقل من سنة، إذ قام جنود الانكشارية بتحطيمها بعد اعتراضات من السفير الفرنسي، حامي الكنيسة الكاثوليكية في الإمبراطورية العثمانية. لكن لم تكن هناك أي قيود على استيراد الكتب في الإمبراطورية العثمانية. لكن لم تكن هناك أي قيود على استيراد الكتب ألطبوعة في الوصول إلى المعلومات المطبوعة وأحدث كانت الأقليات في القسطنطينية أسرع في الوصول إلى المعلومات المطبوعة وأحدث كانت من الطبقة الحاكمة العثمانية. وبذلك تَقوّض تفوق النخبة العثمانية.

<sup>(\*)</sup> في مقابل تحريم الطباعة، لم تحظر الإمبراطورية استيراد الكتب كما فعلت دول غربية كثيرة في ذلك العصر مثل إسـبانيا بدعوى الخوف من الهرطقة والانشقاق الديني والأفكار المستوردة الهدامة، في المقام الأول بتحريض محكمة التفتيش وتحت رقابتها. [المترجم].

بيد أن كراهية الطباعة لم تكن المثال الوحيد لمقاومة انتشار المعرفة من جانب العلماء. ففي العام 1580، حرض المفتي الغوغاء على تحطيم مرصد ضخم حديث جدا كان السلطان مراد الثالث قد أكمله قبل ثلاث سنوات في غَلَطَة، إذ اعتبره المفتي نذير شوم ومصدر وبال على الإمبراطورية. ولم يُفتتح المرصد العثماني التالي إلا في العمام 1868. وفي العام 1605، حُطم أرغن ميكانيكي، كانت الملكة إليزابيث الأولى قد أرسلته إلى محمد الثالث، لأن وضعه على التراب المقدس لقصر توبكابي اعتبر أمرا مدنسا. وفي العام 1716، منع المفتي التبرع بكتب في التاريخ والفلك والفلسفة من مكتبة أحد الصدور العظماء السابقين لإنشاء مكتبة عامة. يبدو أن العائلة العثمانية، بعد أن أنشأت المدينة الإسلامية، تحوَّلت دون أن تدرك ذلك كليا، الحيناء داخل هذه المدينة المدينة الإسلامية، تحوَّلت دون أن تدرك ذلك كليا،

كانت القسطنطينية، ولاتزال، مدينة التناقضات. فقد أصبحت مدينة مقدسة للمسلمين، وفي الوقت عينه ظلت مدينة مقدسة للمسيحيين الأرثوذكس. ألم يصفها الإمبراطور البيزنطي الأخير في خطابه إلى جنوده بالقول: «هذه هي المدينة التي باركها قسطنطين الأكبر [يعد قديسا في التقويم الأرثوذكسي] ثلاثا وأسسها وكرسها لأم الرب البتول المقدسة، السيدة مريم العذراء الخالدة؟» كما بوركت المدينة بفعل وفرة الآثار المقدسة على أرضها، إذ احتوت عباءة أم الرب و«العباءة الأرجوانية والرمح والإسفنج والسهم [التي عُرضت على السيد المسيح أثناء الصلب] التي كانت تحرض أقل شأنا، شملت طاولة العشاء الأخير، وأبواب سفينة نوح، ورفات الحواري أخرى أقل شأنا، شملت طاولة العشاء الأخير، وأبواب سفينة نوح، ورفات الحواري أندراوس. ومع أن معظم الآثار اختفت خلال أعمال النهب التي تعرضت لها المدينة في العام 1204 و 1453(\*\*)، فقد بقيت هالة القداسة (63).

بعد العام 1453، كان معظم الأوروبيين يؤمنون بأن الدولة لا يمكن أن تزدهر إلا إذا فرضت الوحدة الدينية على رعاياها (\*\*\*). وإبان القرن السادس عشر، كان «الزنادقة يُحرَقون أحياء في لندن وبرلين، ويذبحون في باريس، ويطردون من

<sup>(\*)</sup> يشير التاريخ الأول 1204 إلى نهب المدينة على أيدي الحملة الصليبية الرابعة بقيادة البندقية. ويشير التاريخ الثاني 1453 إلى سقوط المدينة أمام جيش محمد الفاتح. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بهاجـس الوحدة الدينية التي كانت أساسية لأمن الدولة وقوتها، طرد ملوك إسبانيا اليهود ثم المسلمين، وأطلقوا محاكم التفتيش لمطاردة المخالفين والخارجين على هذه الوحدة. [المترجم].

فيينا. وفي العام 1685، طرد لويس الرابع عشر الفرنسي الهوغونوت جميعا من فرنسا<sup>(\*)</sup>، وحتى العام 1700 كانت حشود فرحة على رأسهم ملوك إسبانيا وملكاتها، يشاهدون الزنادقة وهم يُحرَقون أحياء في الساحة الكبرى بمدريد. لكن في المقابل، منحت الإمبراطورية العثمانية الحرية الدينية للمسيحيين واليهود. وفي ذلك كتب جورج المجري George of Hungary إبان القرن الخامس عشر أن «الأتراك لا يكرِهون أحدا على ترك دينه، ولا يحاولون إقناع أحد بذلك، وليست لديهم مواقف متشددة من المرتدين». وإبان القرن السابع عشر، ومن منظور الرحالة والكاتب مسيو دي لاموتراي Monsieur de La Motraye، «لم يكن ثمة بلد على وجه الأرض مسيو دي لاموتراي بالحرية والرحابة التي تُمارَس بها في تركيا». كان المسيو يعي ما يكتبه جيدا نظرا إلى كونه هو نفسه من الهوغونوت الذين طُردوا من فرنسا بعد العام 1685(64).

حدثت نقطة حاسمة إبان القرن السادس عشر. ففي العام 1521، ومجددا في العام 1537، في وقت الحروب مع القوى المسيحية، فكر سليمان القانوني ابن ياوز سليم في تحويل كل الكنائس إلى مساجد، بل فكر في العام 1521 في قتل كل المسيحيين الذين لا يقبلون الإسلام. لم يكن سليمان الذي عُرِف باسم «القانوني» بعد ذلك في اللغة التركية (\*\*)، يتفهم لماذا أبقي على الكنائس، على خلاف الشريعة الإسلامية، مادامت القسطنطينية رفضت الاستسلام وأُخِذت بالسيف. وفي المناسبتين، تدخلت كنيسة المدينة لحماية الوضع الراهن. ففي العام 1521، أسرع المفتي والصدر الأعظم إلى تحذير البطريرك قبل أن يتخذ سليمان القرار. وأتى محام المبطريرك بثلاثة انكشاريين مسنين أقسموا أمام سليمان إنهم رأوا وجهاء اليونانيين يسلمون مفاتيح أحيائهم ومناطقهم إلى الفاتح على صينية ذهبية.

<sup>(\*)</sup> الهوغونوت أو البروتستانت الكالفينيون هم أعضاء كنيسة فرنسا الإصلاحية البروتستانتية خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر الذين تأثروا بآراء المصلح جون كالفن، تعرضوا للاضطهاد في فرنسا، وفر كثيرون منهم إلى الدول البروتستانتية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> يُعرَف السلطان سليمان في الكتابات الغربية باسم Suleyman the Magnificent، بمعنى سليمان المهيب أو الجليل، ولقبه المتداول عربيا وتركيا - «القانوني» - غير متداول تماما في الكتابات الغربية، وثمة اختلافات أخرى في ألقاب الحاكم الواحد ترجع إلى اختلاف النظرة إلى الحاكم بين الحب والكراهية من جانب الثقافات والأمم المختلفة، مثل ياوز سليم والد سليمان الذي يسمى في الكتابات الغربية باسم «سليم العبوس» ويسمى في الكتابات التركية والعربية «سليم القاطع». [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

وفي المناسبة الثانية، اكتظت المنطقة الواقعة بين القصر وجامع آيا صوفيا بالمسلمين والمسيحيين واليهود في انتظار قرار السلطان. وغرق البطريرك في عرقه مثل المسيح على الصليب. لكن الصدر الأعظم كان يدعمه، وكذلك أعلن المفتي باعتباره السلطة القانونية الإسلامية الأعلى في الإمبراطورية أن «القسطنطينية على حد علمنا أخذت بالقوة، لكن عدم المساس بالكنائس يعني أن المدينة استسلمت علاهدة». وقد قبل السلطان هذا القرار (35)(\*).

وعلى مدار معظم التاريخ العثماني، ظل سكان القسطنطينية نحو %58 مسلمين و%42 مسيحيين ويهودا، ربما بسبب سياسة متعمدة من الحكومة (كانت النسب نفسها معتادة في المدن العثمانية الأخرى). فلم تبذل الحكومة محاولات لإكراه غير المسلمين على دخول الإسلام، حيث كان المسيحيون يدفعون ضرائب أعلى من المسلمين، وكانت الحكومة العثمانية أحرص على زيادة عائداتها منها على إنقاذ الأرواح. وفي العام 1547، كانت هناك سبع وستون كنيسة عاملة في القسطنطينية، وعشر (أغلبها كاثوليكية) في غَلَطة. وبحلول العام 1640، كان لكل من الفرانسيسكان والدومنيكان واليسوعيين والكبوشيين، وهم أعمدة الحركة المضادة للإصلاح، كنيسة في غَلَطَة. وكانت العامة، تجوب الشوارع في عيد الميلاد وعيد القربان.

مارست الكنيسة الأرثوذكسية دورا أكثر بروزا في حياة المدينة. ففي عيد الظهور (في السادس من يناير)، وأمام حشد متحمس في أرناؤوطكي Arnavutkoy وطرابيا وغيرها من القرى ذات الأغلبية الأرثوذكسية، كان أحد الأساقفة يبارك مياه البسفور. وبعد ذلك كان الأسقف يقذف صليبا إغريقيا في البحر بكل قوته، ثم يندفع الرجال خلف الصليب شبه عراة مصحوبين بالهتافات والصيحات، وتشاهدهم حشود من اليونانين فوق القوارب. وكان السباح الذي يتمكن من الإتيان بالصليب وحمايته من منافسيه، يكسب مبلغا ماليا كبيرا، ويحمل الصليب من بيت إلى بيت، ويعد من المحظوظين بقية السنة. وعلى مدار ثلاثة أيام في كل عيد فصح، وكما يحدث مع تلاميذ

<sup>(\*)</sup> على خلاف ذلك، ومع أن غرناطة سُلمت للملكين الكاثوليكيين بمعاهدة كفلت للمسلمين حقوقهم الدينية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية كافة، فإن الملوك الإسبان، وأولهم الملكان الكاثوليكيان أنفسهما فرناند الأراغوني وإيزابيلا القشائلية اللذان وقعا المعاهدة، خرقا هذه التعهدات وشرعا في تنصير المسلمين قسرا، وفي النهاية طردهم من إسبانيا في أكبر سابقة من نوعها في التاريخ في الأعوام 1606-1614 [المترجم].

المدارس الذين يُعطون إجازة، كان اليونانيون مسموحا لهم بالرقص في شوارع المنطقتين ذات الأغلبية اليونانية: الفنار وبيرا. وكما يذكر المؤرخ دابونتيز Dapontes، فإن الصدر الأعظم نفسه كان يأتي أحيانا لمشاهدة الرقص، «وكانت القسطنطينية تشهد بهجة واحدة واحتفالا واحدا طوال تلك الأيام الثلاثة».



الرسام لويجي ماير Laigi Mayer منظر للألعاب النارية التي أطلقها اليونانيون في عشية عبد القديس يوحنا في طرابيا، في نحو العام 1790. بعد العام 1780، كانت طرابيا أحد منتجعات المتحة الأساسية في المدينة ومقرا صيفيا للسفراء. تحتوي البيوت فيها على إفريز تركي عريض وطوابق علوية بارزة. تبيّن أمثال هذه للشساهد الحرية التي فيتح بها اليونانيون في الاحتفال بأعيادهم ومهرجاناتهم. كان ماير رسساما محترفا، عمل جبلغ خمسين جنيها في السنة لمسلحة سع روبرت اينزلي Str Robert Attable.

كان انتخاب البطريرك الجديد من جانب المطارنة والوجهاء حدثا نظاميا، وإن كان مكلفا (ذلك أن السلطات العثمانية كانت تطالب برسوم أعلى باطراد). وكان هناك دائما مرشحون كُثر متلهفون للسلطة، حتى إنه بين العامين 1595 و1695، حدث واحد وستون تغييرا للبطريرك، على الرغم من أن الفترة نفسها لم تشهد غير واحد وثلاثن بطريركا فقط (36).

كانت الهوية المتعددة جوهر القسطنطينية، وكانت المدينة تكتسي تعبيرا بصريا لحدى عودة البطريرك الجديد من قصر السلطان بعد أن يسلمه الأخير براءة berat تعيينه. كان البطريرك، مصحوبا بالكهنة الأرثوذكس على ظهور الخيول وجنود الانكشارية العثمانيين، يرتدي قفطانا عثمانيا زاهيا فوق أرديته الأرثوذكسية السوداء. وأمام الكنيسة البطريركية، كان أحد سكرتيري الصدر الأعظم يقرأ فرمان التعيين، ثم يأخذ بيد البطريرك المُعين عبر صحن الكنيسة إلى العرش البطريركي (المصنوع من الخشب المطعم بعرق اللؤلؤ والعاج، فكان بذلك عثمانيا مثل القفطان). وبعد أداء القداس، كان البطاركة السابقون والمطارنة يقولون كلمات فيها ثناء على البطريرك ويتلقون الجديد، ثم يتتابع المؤمنون الذين تكتظ بهم الكنيسة لتقبيل يد البطريرك ويتلقون بركته ويضيئون الشموع احتفالا بالمناسبة.

كانت تقوم على خدمة البطريرك، بصفته وريشا لشيء من غموض الأباطرة البيزنطيين، حاشية مرافقة وإدارة. فكان أمين المالية Grand Economus يشرف على أموال الكنيسة الكبرى وضياعها الممتدة، وأمين الأختام Grand Logothete يحسك بالأختام، وأمين الاتصال Grand Referendius يتولى اتصالات البطريرك - باللغة اليونانية - مع السلطات العثمانية. ومع أن هؤلاء المسؤولين الكبار كانوا عموما من العلمانيين الأثرياء، فإن بيت البطريرك البسيط كان يقوم رهبان على خدمته، حيث كان نحو خمسة عشر كاهنا وراهبا يجلسون على الطاولة مع «قداسته» الذي كان يرتدي عادة عباءة رهبانية وقبعة من اللباد، ويخاطبه مرؤوسوه بلا خجل(37). وكان الإنفاق على بيت البطريرك يأتي من الرسوم التي تحصل على الزواج والتعميد وترسيم الكهنة، ورسم صغير على البيوت المسيحية وبيع الكراسي الأسقفية.

كان نفوذ البطريرك المسكوني عتد أبعد من نفوذ السلطان إلى دولتي جورجيا وموسكوفا الأرثوذكسيتين المستقلتين. فإذا كان طريق الحج يأخذ المسلمين من القسطنطينية إلى مكة والمدينة، فثمة طريق آخر كان يأتي بالمسيحيين إلى القسطنطينية من «روسيا المقدسة». لم يكن هؤلاء يأتون إلى القسطنطينية لوجودها في الطريق إلى القدس فقط، بل أيضا لزيارة الأضرحة والآثار الأرثوذكسية الباقية. وكانت المدينة كذلك مشهدا لمجالس منتظمة للكنيسة الأرثوذكسية، كان يحضرها دائها البطاركة التابعون في الإسكندرية وأنطاكية والقدس الذين كانوا في الأغلب

يقيم ون في القس طنطينية. وفي عيد الفصح للعام 1704، على سبيل المثال، أقام البطاركة الأربعة جميعهم القداس في المدينة.

كانت الصلات الأسرية مع روسيا تعيد تأكيد قدر القسطنطينية الأرثوذكسي. فابنة شقيق الإمبراطور البيزنطي الأخير زوي باليولوجينا Zoe Palaeologina التي تعلمت على يد البابا، كانت قد تزوجت من إيفان الثالث أمير موسكو الأكبر في العام 1472 (\*)، ما قوى ادعاء روسيا بوصفها القوة العظمى الأرثوذكسية الأخيرة بأنها «روما الثالثة» (\*\*) ووريثة الإمبراطورية البيزنطية. وفي العام 1498، تُوج الأمير الأكبر لأول مرة قيصرا، مستخدما نسخة من مراسم التتويج البيزنطية. وعاد النسر ذو الرأسين شعار الإمبراطورية البيزنطية ليفرد جناحيه على سترة القيصر وذراعيه. وفي العام 1516، لمّح البطريرك المسكوني ثيوليبتوس الأول I Theoleptus I إلى القيصر بإمكانية خلق إمبراطورية روسية - بيزنطية (80).

وقد سُمح لأحد البطاركة المسكونيين، هو أرميا الثاني Jeremiah II «الأكبر» بأن يجوب البلاد طلبا للمال. وفي موسكو قال أرميا للقيصر في العام 1588: «حيث إن روما الأولى سقطت بسبب البدعة الأبوليناريوسية (\*\*\*)، وإن روما الثانية، وهي القسطنطينية، أخذها الأتراك الكفرة، فإن القيصرية الروسية العظيمة الأكثر إيمانا من المملكتين السابقتين، يا أيها القيصر الورع، هي روما الثالثة .. وأنت الوحيد تحت قبة السماء الذي يسمى الآن الإمبراطور المسيحي لكل المسيحيين في العالم أجمع». من الواضح أن البطريرك لم يكن لديه اعتراض على أن «يقوم الإمبراطور المسيحي لكل المسيحيين» بطرد «الأتراك الكفار». على أنه إبان القرنين الإمبراطور المسيحي لكل المسيحيين» بطرد «الأتراك الكفار». على أنه إبان القرنين

<sup>(\*)</sup> بعد روما الأولى الإيطالية وروما الثانية الشرقية ممثلة في القسطنطينية عاصمة الإمبراطورية الرومانية الشرقية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بسبب زيجة مماثلة دخلت أمة الروس في المسيحية في العقد الثالث من القرن الحادي عشر. كانت الوثنية هي الديانة الرسمية لأمراء نوفغورود (روسيا)، واحتار حاكمها فلاديمير في الاختيار بين الأديان السماوية الثلاث، إلى أن حُسمت المسألة عندما طلب منه الإمبراطور البيزنطي الجديد باسيل الثاني Basil II (967 - 2021) المساعدة العسكرية لقمع ثورة داخلية، في مقابل تزويجه أُخته أنّا Anna واعتناقه المسيحية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> ينسب هذا المذهب إلى أبوليناريوس اللاذقي Apollinaris of Laodica الذي قال إن عقل المسيح لا يكون بشريا، وإن جسد المسيح وروحه (مستقر المشاعر) بشريان، لكن عقله إلهي. واعترف مجمع نيقية للعام 325 مذهب الثالوث الأقدس ردا على المذهب الآريوسي الذي يقول إن المسيح بشر، فيما استمر الجدل حول معنى الثالوث الأقدس. أثارت آراء أبوليناريوس جدلا ورفضها سنودس الإسكندرية في العام 362، وأعلنها المجمع الأول بالقسطنطينية هرطقة لكونها تنزع عن المسيح كونه إلها وبشرا معا، معلنا أنه بشرى كليا وإلهى كليا. [المترجم].

السادس عشر والسابع عشر، كانت الإمبراطورية العثمانية أقوى من أن يتمكن القياصرة من التوسع في أراضيها، علاوة على أن تركيز القياصرة كان منصبا على استعادة الأراضي التي انتزعتها منهم مملكة بولندا - ليتوانيا في الغرب. لكن المشهد تهيأ لواحدة من سلاسل الأحداث الدرامية في التاريخ الأوروبي إبان القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين، وهي اندفاع الروس جنوبا إلى البحر الأسود ومنطقة البلقان والجائزة النهائية: تساريغراد أي مدينة القياصرة، «ينبوع التعميد بالنسبة إلى روسيا» (\*). وقد كان بطريرك القسطنطينية أحد مؤلفي هذه السلسلة الدرامية.

عمل أرميا الثاني أيضا على إحياء التعليم اليوناني، فقرر في العام 1593 إنشاء مدارس «للكتب المقدسة الإلهية والباطنية لأولئك الذين يريدون التعليم والتعلم». وكانت الأكاديمية البطريركية أفضل مدرسة تُفتح لليونانيين، وحظيت برعاية الكثير من قادتهم الدينيين والفكريين، وكانت استمرارا مباشرا لجامعة القسطنطينية السابقة على العام 1453(39).

أدت الصلات بين القسطنطينية وروسيا إلى واحدة من حالات الإعدام الأربع للبطاركة المسكونيين خلال عمر الإمبراطورية العثمانية. كان القيصر أليكسيس Alexis والدبيتر الأكبر، أحد أقوى القياصرة الروس منذ إيفان الرهيب، وقد تزامن حكمه مع إحياء للآمال الأرثوذكسية باستعادة القسطنطينية، أو ربا كان هو مبعثها. فأخذت الكنيسة البطريركية بالمدينة إبان العقد السادس من القرن السابع عشر تقدم صلواتها له ولزوجته، ووعد القيصر بأنه سيعمل «لآخر قطرة» من دمه على إنقاذ اليونانيين. وفي الحادي والعشرين من مارس 1657، شُنِق البطريرك بارثينيوس الثالث، بأوامر الصدر الأعظم، على أحد أبواب المدينة، لأنه كتب إلى أمير ولاشيا قائلا إن عصر الإسلام يقترب من نهايته، وقريبا «سيكون أمراء الصليب والأجراس سادة الإمبراطورية». وفيما بعد، ونتيجة لذلك، وفي علامة على الخزي، أخذ الصدر الأعظم، وليس السلطان، يسلم البطريرك كسوته وقرار تعيينه (40).

كان التوتر والتسامح الديني معا يسمان الحياة الدينية في القسطنطينية. فكان المسلمون يعبرون دائما عن احتقار المسيحيين والارتياب فيهم. وتفاخر

<sup>(\*)</sup> تساريغراد Tsarigrad هو الاسم المحبب للقسطنطينية لدى الصرب والبلغار والروس. [المترجم].

خوجة سـعد الدين Hoca Sa'deddin معلم مراد الثالث ومحمد الثالث، بأن «كنائـس المدينـة أفرغت من أصنامها الحقيرة وطُهرت من الشـوائب القذرة والوثنية، ومن خلال طمس صورهم ونصب محاريب الصلاة والمنابر الإسلامية، أصبح كثير من الأديرة والمصليات لآلئ في حدائق الجنة». كان التحويل المتكرر للكنائس (إجمالا اثنتان وأربعون كنيسة) إلى مساجد، تأكيدا على سيادة الإسلام. صاحب ذلك التجصيص فوق الفسيفساءات والرسوم الجصية المسيحية، والتخلص من الأيقونات، وإدخال محاريب الصلاة البيضاوية المتجهة ناحية الجنوب الشرقى إلى مكة إلى عين المذبح الأساسي السابق المتجه ناحيـة الجنوب إلى القدس. وفي العقد الأخير مـن القرن الخامس عشر، جرى تحويل كنيسة سانت سيفيور St Saviour البيزنطية المتأخرة الواقعة في خورا بالفسيفساء الفريدة لحياة السيد المسيح فيها (\*\*)، إلى جامع كارى Kariye Cami. وفي غَلَطَة في العام 1545، طُمست معالم كاتدرائية القديس ميخائيل، وحل محلها خان رستم باشا. وفي العام 1586، أخذ مقر البطريرك نفسه -كنيسـة باماكاريتسـوس Pammacaristos المتألقة - بحجـة أن محمد الثاني صلى فيها حين زار البطريرك جناديوس(41)، وسُميت جامع الفتح، احتفالا بفتح الإمبراطورية لأذربيجان (\*\*).

وبعد عملية نقل ثانية في العام 1601، أقيمت البطريركية بجوار كنيسة القديس جورج في الفنار، وهو المكان الذي توجد فيه اليوم. ثمة رواية تقول إن السلطان أرسل المعماريين الذين استخدمهم في جامع السلطان أحمد لإعادة بناء الكنيسة. وكان سكن البطريرك عبارة عن بناية خشبية من ثلاثة طوابق تختفي تماما وراء حائط الفناء الخارجي. وبذلك غدت الكنيسة الأم للمسيحية الأرثوذكسية بانخفاض بنايتها وافتقارها إلى قبة مرئية، أصغر من معظم الكنائس الأبرشية الإنجليزية. وتتمثل زخرفتها الأساسية في الفاصل الأيقوني الخشبي

<sup>(\*)</sup> تُعرَف أيضا باسـم كنيسـة خورا Chora التي تعني «خارج الأسوار» في إشـارة إلى وقوع الكنيسة خارج أسوار المدينة [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> ثمـة كنائس أخرى حُوّلت إلى مسـاجد في الأعـوام 1627 و1640 و1695. من الكنائس التي ظلت كنائس بلا انقطاع منذ العام 1453، الكنيسـة الصغيرة القديسـة مريم للمغول St Mary of the Mongols الواقعة في الفنار، التي لاتزال تعرض فرمان الحماية الإمبراطوري على جدارها. [المؤلف].

المنحوت في الداخل، ونسر بيزنطة ذي الرأسين في الخارج. تتضح هذه البساطة بالمقارنة مع بهاء جوامع السلطين في القسطنطينية ومقابلها الكاثوليكي، وهو كنيسة القديس بيتر في روما.

نظريا، وكما تقضي الشريعة الإسلامية، لا يمكن بناء كنائس جديدة في مدينة إسلامية، ولا يمكن إعادة بناء كنيسة، إلا إذا شهد شيوخ المسلمين المحليين بأن كنيسة كانت توجد فعلا في هذا المكان، على أن يقوم أحد المعماريين الحكوميين بالتحقق من أن الكنيسة لم يعد بناؤها على مساحة أكبر. لكن على أرض الواقع، كانت الغلبة دائما للمال والتصميم اليونانيين على القوانين العثمانية. ومع فقدان كنائس قديمة، كانت أخرى جديدة تُبنى، وإن اشْترُط أن تكون بلا أبراج أو قباب مرئية وبلا بهارج، وحتى اليوم لاتزال الكنائس التي بُنيت قبل العام الكنائس محظورة، فكانوا ينادون للصلاة بمخشخشات من أعواد الخشب أو الكنائس محظورة، فكانوا ينادون للصلاة بمخشخشات من أعواد الخشب أو قضبان الحديد أو منادين يجوبون الشوارع. وبحلول القرن الثامن عشر، كانت هناك أربعون كنيسة أرثوذكسية، ثلاث منها فقط بُنيت قبل الفتح \*\*. ومنذ فتح المدينة في العام 1453 حتى اليوم الحالي، بُنيت خمس وخمسون كنيسة أرمنية جديدة في القسطنطينية، بعضها إبان القرن السادس عشر، وهو وقت مبكر فعلا(42).

كان التوتر بين المسلمين والمسيحيين يؤدي أحيانا إلى شهداء فرديين من المسيحيين، لأسباب لا تتعلق بالدين الأصلي للمقتول، بل لاتهامات من الجيران بأنه اعتنق الإسلام ثم ارتد إلى المسيحية. والردة عن الإسلام، بموجب الشريعة تُعاقب بالقتل. غير أن السلطات العثمانية كانت تحجم غالبا عن تنفيذ هذا الحد، وكانت تشجع المسيحيين المتهمين على التظاهر بالإسلام، لكن قلة من المسيحيين كانوا يقبلون ذلك. تكشف الحادثة التالية التي سجلها ديبلوماسي هابسبرغي يدعى بارون راتيسلاو Baron Wratislaw في العام 1599 مثالا لثبات المسيحيين أمام الضغط الإسلامي.

<sup>(\*)</sup> على مدار تاريخ المدينة البيزنطية كاملا، بُنى نحو أربعمائة وخمسين كنيسة. [المؤلف].

جمع الحب بين شاب وفتاة من اليونانيين. فغادر الشاب القسطنطينية ليشتري أفضل خمر حلو من جزيرة كريت لحفل الزفاف. وفي أحد الأيام، بينما كانت الفتاة في طريقها إلى الحمام بلا حجاب (في الشوارع، كانت النساء المسلمات «يغطين أنفسهن تماما»)، رآها شيخ تركي، فقال «يالها من فتاة جميلة فاتنة!» ووقع في حبها. ولأنه رسول ثري في بلاط السلطان، فقد تمكن من سجن أسرتها والزواج منها. وبذلك أصبحت الفتاة مسلمة (\*)، على الرغم من أنها ظلت مسيحية من داخلها.

وحين عاد حبيبها من كريت، بدأ الحبيبان يلتقيان سرا في خيمة في حديقة زوجها. وكانـت تعطي لحبيبها المال. واكتشـف الزوج الأمر في النهايـة، «إذ إن كل شيء هناك كان يمكن أن يشـترى بالمال» (وهو الرأي الذي كان سائدا بين معظم المراقبين الأجانب إزاء القسـطنطينية العثمانية). واستطاع الزوج الغاضب أن يدينهما بجريمة الزنا. مضى الشاب في طريقه إلى الإعدام في ثبات إلى درجة أن كبير الرسل الإمبراطوريين أعجب به وعرض عليه أن ينقذ حياته إذا أسـلم. «لكن الشـاب لم يتزحزح عن ثباته، وأجاب بأنه ولد لأبوين مسـيحيين وعُمد ونشأ مسيحيا وسـيموت مسيحيا أيضا». وحيث إن رفض الشـاب كان يقرر مصير الفتاة أيضا، فقد أخذت الفتاة تحثه على إعلان اعتناق الإسلام «بكل التوسـلات الممكنة وأشدها». لكن ثبات الشـاب دفعها إلى سبه: «كلب! خائن! وثني! يهودي! مت لأنك تسـتحق الموت». وفي النهاية لعنت الفتاة اليوم الذي قابلت فيه الشـاب. وتعاطفت الحشـود المسـلمة مع العاشقين الشـابين، فأخذت تحثه هي الأخرى على اعتناق الإسلام. لكنه قاوم. وقاسى الشاب ثلاثة أيام «معلقا على الخطاف»، المركب وأمسكت تحت الماء حتى ماتت غرقا، لكنها لم تكن على أي حال المرأة الوحيدة في القسطنطينية التي كان البسفور قبرا مائيا لها(قه)(\*\*).

<sup>(\*)</sup> زواج غير المسلمة بالمسلم لا يوجب اعتناقها للإسلام. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> لا شك في أن قصص الثبات على الدين من هذا النوع وقعت كثيرا على الجانبين كليهما، المسيحيين الخاضعين للحكم الإسلامي كما في حالة الإمبراطورية العثمانية، والمسلمين الخاضعين للحكم المسيحي كما في حالة إسبانيا بعد سقوط ممالك المسلمين فيها. لكن من المؤكد أيضا أن قصصا كثيرة من هذا النوع اختلقها البعض في الجانبين لتثبيت الخاضعين والمضطهدين على دينهم، حتى إن بعضها تحوّل إلى أساطير، ومنها مثلا - في جانب المسلمين المضطهدين - حكاية «كركايونة Carcayona العذراء مقطوعة البدين» التي هدتها للإسلام —

حدث كثير من أمثال هذه المآسي. ففي أواخر القرن السابع عشر، سُمع صبي يوناني يقلد أذان المؤذن. وحيث إنه بذلك اعتنق الإسلام دون قصد، فقد طلب منه أحد المارة الأتراك أن يعتنق الإسلام، وحين رفض، وُضع في السجن وأعدم في النهاية، وعدَّه اليونانيون شهيدا آخر.

كانت مناظر المساجد وأصوات المؤذنين تجعل الإسلام مرئيا ومسموعا في أنحاء القسطنطينية كافة. لكن تحت سطح الإسلام المنتصر، كان هناك عالم مسيحي مائي. ينشأ مفهوم الماء المقدس أو الينابيع المقدسة من الاقتران البدائي بين الماء والحياة والتطهر. ولا يقتصر الأمر على المذهب الأرثوذكسي، فثمة ينابيع مقدسة كاثوليكية في أيرلندا وفرنسا، وكذلك زوار ضريح أبي أيوب كانوا يعتقدون أن المرء يبرأ من الأسقام إذا شرب من الصهريج المجاور للضريح. لكن لا توجد مدينة تحتوي على عدد الينابيع المقدسة الذي تحتوي عليه القسطنطينية. كانت هذه العيون ينشئها عادة أناس من العلمانين، ما كان يعد شهادة على الحماس المسيحي، وكذلك على حقيقة أن قوانين البناء العثمانية لم تمتد إلى ما دون سطح الأرض.

كان المسيحيون يعتقدون أن الماء المقدس يجلب الحظ ويبرئ من الأمراض، تماما مثل اعتقاد المسلمين في العبير الذي يفوح من أضرحة «أولياء الله» المسلمين. وفي يوم عيد القديس الذي تسمى العين (التي تعني أيازما ayazma باللغة اليونانية) على اسمه، كان الزوار يأتون ويصلون، ثم يشربون من الماء المقدس ويغسلون وجوههم وشعرهم ويصبونه على ملابسهم، ولاحقا أضافوا الأكل والرقص والمصارعة. وحتى القرن العشرين، كان كثير من هذه العيون يكتشف في أنحاء المدينة كافة، تحت البيوت الخاصة، وبالقرب من المساجد، وحتى بجانب قصر السلطان. وقد أحصى مؤرخ يوناني من المدينة،

<sup>→</sup> حمامة ذهبية، فقطع أبوها الوثني يديها لإسلامها. طُردت كركايونة من بيتها بسبب دينها، وعاشت في كهف في رعاية الحيوانات البرية إلى أن وقع ملك أنطاكية في حبها وتزوجها. وحين دفعتها زمرة غيورة في بلاط الملك إلى البريـة مرة أخرى، أنقذها أصدقاؤها الحيوانات وأعيدت يداها في معجزة مكافأة لها على إيانها وورعها قبل أن ينقذها زوجها أخيرا ويعيدها إلى العرش. انتشرت هذه الأسطورة بين الأندلسيين الذين أكرهوا على التنصر بعد سقوط ممالك المسلمين في إسبانيا، ما يكشف أن كثيرا من هذه القصص اختلقت عمدا لتثبيت المضطهدين على دينهم (ماثيو كار، الدين والدم – إبادة شعب الأندلس، ترجمة مصطفى قاسم، أبوظبي: مشروع كلمة - هيئة أبوظبي للثقافة والتراث، 2013). [المترجم].

هو نيقولاوس أديموغلو Nikolaos Adjemoglou رئيس جمعية القسطنطينية بأثينا، خمسمائة وأربع عشرة بترا في المدينة (44).

كانت أشهر بثر تقع خارج أسوار المدينة، في فناء الكنيسة الأرثوذكسية المبجلة سيدتنا للسمك Our Lady of the Fish بحي باليكلي Balikli، التي أنشئت إبان القرن الخامس. في العام 1453، كان أحد الرهبان يقلي سمكا في الكنيسة، حين قالوا له إن المدينة قد سقطت أمام العثمانيين. لكن الراهب رفض أن يصدق الخبر إلا إذا عاد السمك نصف المقلي إلى الحياة وقفز من المقلاة إلى البئر، وهو ما فعله السمك الذي ظل محفوظا نصف مسود بفعل القلي، وكان يُعرض على الزوار في بئر عميقة حتى القرن الحالي. وآمن كثير من المسيحيين بأنه حين يكتمل قلي السمك، سترجع المدينة مسيحية مرة أخرى (\*).

كانت الأسر تأتي إلى كنيسة سيدتنا للسمك تطلب منها الإنجاب. وكانوا حين يصلون يدفعون للدير نذرا سنويا صغيرا عن سبع سنوات. وطلبا للشفاء، كان الزوار المرضى يأتون حفاة مرة كل أسبوع. وكانت تباع في الفناء أعين وأسنان وأذرع من الفضة حتى تُركّب في العضو الملائم. وإذا رأى الحجاج سمكة في البئر، فإنهم كانوا يصيحون فرحا. وكان الكهنة يصبون عليهم أباريق من الماء في مقابل أجر. وكانت أيقونة سيدتنا للسمك تتنقل بانتظام في أرجاء المدينة، لتجلب السكينة إلى أسرة المرضى والبركة إلى بيوت المتزوجين حديثا.

لم تكن القسطنطينية مدينة التناقضات antitheses فقط، بل كان القصر نفسه، خاصة في الفترة الكوزموبوليتانية إبان عهد محمد الثاني، مصدرا للتوليف بين الشرق والغرب. وكذلك كان الدين الشعبي مصدرا آخر لهذا التوليف. كانت القسطنطينية واحدة من المدن القليلة التي عاش فيها المسلمون والمسيحيون جنبا إلى جنب لعدة قرون، بنسب متساوية تقريبا. ليس مفاجئا إذن أن يؤثر الدينان أحدهما في الآخر. من ذلك على سبيل المثال، أن المسلمين كانوا يوقرون كنيسة باليكلي مثل المسيحيين. وفي العام 1638، قيل إن السلطان مراد الرابع طلب من الرهبان أن يصلوا ويدعوا له بالنصر على الفرس، وفي اليوم الذي صلوا فيه، استولى السلطان على بغداد.

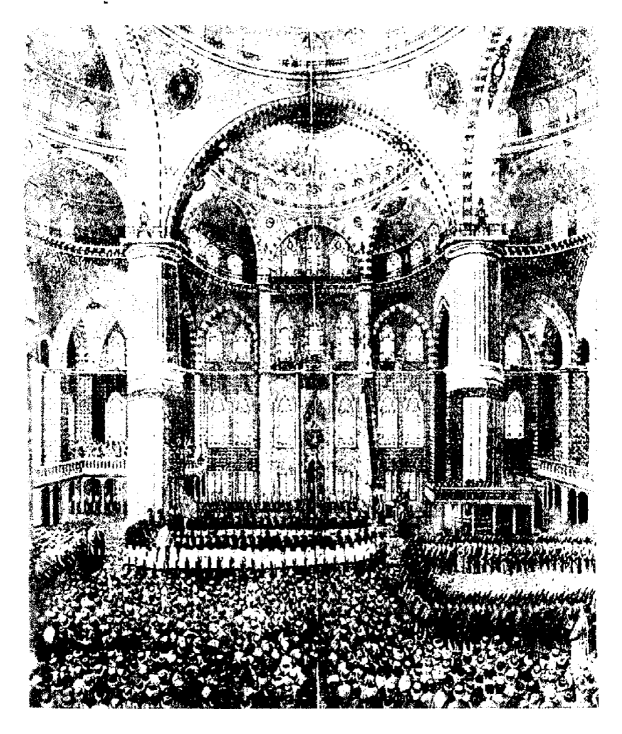
<sup>(\*)</sup> في زيارة في يوم أحد من شهر أبريل 1992 إلى الضريح الخالي من المصلين، لم أر في البتر سمكا. تراه مات أخيرا؟ [المؤلف].

يقام عيد سيدتنا للسمك في الجمعة التالية لعيد الفصح، وفيه كان المحتفلون بعد الطواف حول الدير، وفقا لرواية من القرن التاسع عشر لا تخلو من مبالغة لطيفة، «يجلسون في الهواء الطلق ويطلقون العنان للمتع البريشة التي يحبها الناس»، كالطعام والشراب والرقص. وكان الحشد الذي يجمع الفقراء والأغنياء، والمسلمين والمسيحيين، والبلغار والأرمن والكاثوليك، يتضخم أحيانا حتى يبدو كأن المدينة كلها قد حضرت (45).

ثمة أضرحة أخرى جذبت أناسا من أتباع الأديان المختلفة، خاصة النساء. فمن بثر تحت كشك اللآلئ (\*) داخل القصر، كانت المياه تجري إلى عين المسيح المنقذ بين جدران القصر والبحر. وفي عيد التجلي في السادس من أغسطس، كان المسيحيون يأتون بالمراكب ليغمروا أنفسهم في العين، وكانوا بعد ذلك يرقصون على أنغام القرون والطبول ويسبحون في البحر. ومن من وراء مشربيات الكشك، كان السلطان المستمتع بالجو الكرنفالي، يلقي عملات معدنية على رعاياه المسيحيين. ثمة عيون مقدسة أخرى، مثل عين القديس يوحنا المعمدان بجوار آيا صوفيا، كانت تخضع لسيطرة مسؤولين مسلمين كانوا يعيشون على عوائد بيع الماء المقدس للمسيحيين.

وعلى الرغم من أنه لا توجد براهين مكتوبة على ذلك، فإن هناك طقوسا إسلامية ربا نشأت نتيجة للتأثير المسيحي. والاعتماد الرسمي لطقوس المولد النبوي في العام 1588 الذي كان يقام دائما في جامع السلطان أحمد، ربما نتج عن الرغبة في مجاراة الاحتفالات المسيحية بعيد الميلاد. وكذلك تبجيل الدراويش للأولياء الذي كان كثير من المسلمين التقليدين يرفضونه، يكشف عن آثار واضحة من الممارسات المسيحية وما قبل المسيحية. حتى إن الطريقة البكتاشية التي كان معظم جنود الانكشارية ينتسبون إليها، كانت تجمع بين الله ومحمد وزوج ابنته علي في ثالوث مقدس. كان أتباع هذه الطريقة الذين كانوا يسمون أنفسهم «عُثُ في النار الإلهية» يشربون الخمر. وعلى النقيض تماما من الطقوس التي تمارس في المساجد، كانت طقوس البكتاشية تشمل النساء، بل إنها في بعض الحالات كانت تقتصر على أزواج من الذكور والإناث(46).

<sup>(\*)</sup> كشك اللآلئ Klosk of Pearls قصر يقع على البسفور مباشرة، أنشأه الصدر الأعظم خوجة سنان باشا في العام 1590 كقصر ترفيهي للسلطان. [المترجم].



الرسام إلى إن. كوتشين N. Cochin للحتفال بالموك النبوي في جامع السلطان أحمد، في العام 1787. ترتفع على اليسار منصة السلطان المقلقة التي يصلي فيها محتجبا عن المصلين. وفي المنتصف تحت المحراب الذي يشير إلى الجاه مكة، يجلس الصدر الأعظم والانكشارية. كان الموك النبوي واحدا من أعظم الاحتفالات في التقويم الإسلامي، وأصبح احتفالا رسميا في القسطنطينية في العام 1588 إحياء لذكرى موك النبسي وتلاوة المدائح باللغة العربية، ونادرا باللغة التركية. كان هذا الاحتفال يقام في جامع السلطان أحمد لأنه فسيح ما يكفي لأهل بيت السلطان.

ومع أنه كان من الممكن للزوار الغربيين عموما أن يزوروا المساجد، فنادرا ما كان مسيحيو القسطنطينية يدخلون المساجد، ربما باختيارهم. ومع ذلك، فعلى الرغم من أن الحمامات والعمارات كانت تُبنى بجانب المساجد لأغراض خيرية إسلامية، فقد كان مسموحا للمسيحيين واليهود باستخدامها.

كانت نساء المسيحين واليهود والمسلمين يذهبن إلى ضريح الحلوجي بابا Helvaci Baba بجامع شاه زاده القريب من جامع الفاتح، يصطحبن معهن الأطفال المشلولين طلبا للشفاء، والبنات أو الأرامل الشابات الراغبات في الأزواج، والأصدقاء الذين ليست لديهم أماكن للسكنى. وبناء على طلبات كل منهن، كن يعطين المؤذن طربوش طفل أو منديلا أبيض أو مفتاح بيت. وكان المؤذن وهو ممسك بالهدايا التي أعطيت له، يرفع أذان الصلاة من فوق المئذنة. وحتى اليوم، لاتزال النساء المسيحيات يضحين بديك إلى «ولي الله» المسلم سنبل سنان اSunbul الذي يقع ضريحه في جامع خوجة مصطفى باشا. ويذهب المسلمون إلى الكنائس الأرمنية، مثل كنيسة القديس هيرشداغابيت Surp Hireshdagabet أحيانا، طلبا لشفاء القديس كورك Surp Kevork في بالات، ويقضون الليل هناك أحيانا، طلبا لشفاء الأطفال الصرعى أو لاستشارة أحد الوسطاء (47).

وكان أتباع الديانات المختلفة يستخدمون المحاكم العدلية للديانات الأخرى عاما مثل قديسيها وأوليائها. فكان المسيحيون يلجأون كثيرا إلى محاكم المسلمين، بدلا من محاكمهم، في قضايا الزواج والميراث. وفي أواثل القرن التاسع عشر، كان المسيحيون يستخدمون المحاكم اليهودية أحيانا كذلك، وكان بعض المسلمين يستخدمون المحاكم البطريركية. وكان اليهود يلجأون كثيرا إلى المحاكم الإسلامية هربا من شدة المحاكم الربانية، على الرغم من احتجاجات الأحبار بأن مثل هذه الأفعال تدحض صدق الشريعة اليهودية (48). فقد كانت الحياة اليومية واحتياجات الناس العاديين تضعف الحواجز بين الأديان في القسطنطينية، ما أكسب الذاكرة والعقل الجمعيين للمدينة تسامحا طبيعيا إزاء الأديان الأخرى أو تقبلا لها. وقد ثبت صدق تقدير الفاتح بإمكان إدارة عاصمة متعددة الأديان، مع أن الكراهية كانت تنفجر في شكل أفعال.

## القصر

كان السيد الكبير... يجلس في قصر عظيم، غير أن منظره لم يكن شيئا يذكر مقارنة بالحاشية التي تقف خلفه، التي كان منظرها يشعرني بأنني في عالم آخر. توماس دالام Thomas Dallam, 1599

كانت القسطنطينية مرادف للعظمة الإمبراطورية التي كانت تنبع من القصر الذي بُني على الطرف الشرقي لشبه الجزيرة، في المكان الذي يلتقي فيه البسفور والقرن الذهبي وبحر مرمرة. كان هذا القصر الواقع على حافة أوروبا يعطي نظرة السيطرة على آسيا. وكان هذا الموقع مناسبا لـ«فاتح العالم».

كان القصر محاطا من ناحية البر والبحر بسور عال مزود بشرفات لجنود الحراسة. ومع أن معظم السور المطل على البحر تحطم حاليا، فإن السور البري لايزال صامدا من بحر مرمرة

«كانت أبهة السلطان وأسرته تُسْتخدم لإبهار المدينة» عبر أحد التلال التي تقع عليها القسطنطينية هبوطا إلى القرن الذهبي. وفي منتصف السور يقود باب شاهق من المرمر الرمادي، يسمى الباب الإمبراطوري، الزائر بعيدا عن ضجيج المدينة إلى سكينة فناء محفوف بالأشجار. إنه البلاط الأول بين البلاطات الثلاث التي بُني حولها القصر.

مثل الكثير من بنايات القسطنطينية، يرجع قصر توبكابي، كما يسمى حاليا (نسبة إلى أحد أبوابه وهو باب المدفع (top kapi)، إلى محمد الفاتح. بُدئ في بناء القصر في العام 1459، وأُنجز في العام 1478، واتخذ الاسم الرسمي «القصر الإمبراطوري الجديد»، نظرا إلى أن الفاتح سبق أن بنى قصرا في منتصف المدينة.

حتى مغادرة السلطان وأسرته إبان القرن التاسع عشر، كان الفناء الأول يضم مكاتب خارجية للأسرة، ومستودع أسلحة في مكان كنيسة القديس إيرين البيزنطية القديمة لضمان الأمن، وإسطبلات تؤوي أربعة آلاف حصان، ودارا لسك العملة، ومستشفى، وكشكا للكتاب al - Kuttab - الذين يتسلمون العرائض ويوزعون فرمانات السلطان. وكما هي الحال في دوائر القصور الملكية في العواصم الغربية، كان الفناء الأول مفتوحا للجميع، حتى الأجانب. عبر القرن الذهبي، كان القصر أشبه بجزيرة من المقصورات، تحيط بها أشجار وحدائق ينخفض مستواها في اتجاه البحر، وكانت النوافذ أشبه بعيون إمبراطورية ترقب العالم في الخارج. لكن داخل هذا الفناء، كان القصر خليطا متنافرا من البنايات، رأى معظم الزوار أنها لا تليق بالسلطان. تمثلت العناصر المرئية الوحيدة للعظمة في حجم الفناء ووجود أعداد كبيرة من الجنود بهلابس أنيقة، فضلا على حيوانات غريبة، كان من بينها من حين إلى آخر غر أو فيل(١).

كان السلطان وحده مسموحا له بركوب الخيل عبر الباب التالي المعروف باسم باب التحية الذي يقود إلى الفناء الثاني. يمتلئ هذا الفناء بالنافورات وأشجار السرو، إذ كان بمنزلة فناء وحديقة، وكان واسعا لدرجة أن الناس على أحد طرفيه كانوا لا يسمعون من يتحدث على الطرف الآخر. وهنا يجد الزائر نفسه محاطا بسلسلة من البنايات المقنطرة المنخفضة ذات الأفاريز العريضة. وبما يعكس الهوس العثماني بالقواعد والحدود، تبدو كل بناية كأنها منفصلة لوظيفة محددة، كأن المكان كله سلسلة من الخيام. ضمت هذه البنايات مساكن لمجموعات مختلفة من الخدم

المنزليين، مثل «حملة المطارد ذوي الضفائر» الذين كانوا يربطون جدائل طويلة في شعرهم لمنعهم من رؤية النساء حين يوصلون الحطب إلى الحريم. والبنايات هنا في المستوى الإنساني والمنزلي العادي، أكثر منها في مستوى البلاطات الفخمة، مقارنة بالوحدات المعمارية التي بُنيت بغرض الإبهار مثل اللوفر في باريس أو القصر الملكي في البندقية أو الجوامع الإمبراطورية.

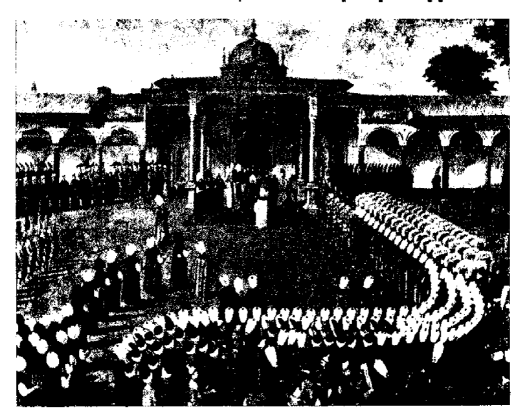
وكـما هي الحال في معظم قصور الملوك حتـى القرن الثامن عشر، كان المُجمّع السـكني نفسـه يؤوي كلا من المكاتب الحكومية وأسرة الحاكم. على يسار الفناء الثاني، كان يوجـد أحد مراكز القوة في أوروبا، وهو الديوان الإمبراطوري، أي الغرفة التي كان الصدر الأعظم والوزراء الآخرون يناقشـون فيها أمور السياسة ويحكمون في الدعاوى القضائية، من بعد صلاة الفجر، أربع مرات في الأسـبوع. نظريا، كان كل الرعايا العثمانيين، أيا كان جنسهم أو عرقهم أو رتبتهم أو دينهم، يحق لهم الوصول إلى الديوان لتقديم المظالم. وإلى هذا المكان، جاء البطريرك في العامين 1521 و1537، على سـبيل المثال، لإنقاذ كنائس المدينة. واتباعا لعادة البسـاطة الشـديدة في كثير من أمور الحكومة العثمانية، كان المدعي يعمل في الوقت عينه محاميا عن نفسـه، وكانـت الأحكام تصدر في الحال. فعلى الرغم مـن أن البيروقراطية العثمانية كانت بطيئـة، غير أن نظامها القانوني لم يكن كذلك. وعلى الجانب الآخر من الفناء، كانت توجد المداخن العالية لمطابخ القصر التي كانت من السـعة والكفاءة ما مكّنها من توجد المداخن العالية لمطابخ القصر التي كانت من السـعة والكفاءة ما مكّنها من إطعام اثنى عشر ألف شخص في المرة الواحدة.

وفي نهاية البلاط الثاني، كان يوجد الباب المسمى «الباب العالي» Sublime Porte (\*\*)، الذي يُعرَف لدى الأوروبيين الغربيين باسم «الباب السامي» وهو عبارة عن بنية تقوم على أعمدة ولها سقف عريض بارز من النوع الذي عيّز العمارة التركية، كان عرش السلطان ينصب تحته في الاستقبالات التي تسبق العيد الإسلامي الذي يأتي في نهاية شهر رمضان (\*\*\*). وفيها وراء الباب، كانت توجد غرفة عرش السلطان.

<sup>(\*)</sup> بُدِّل اسمه لاحقا إلى «باب السعادة»، ونُقل اسم «الباب العالي» إلى مقر الصدر الأعظم خارج القصر. ولذلك غدا اسم «الباب العالى» مرادفا للحكومة العثمانية. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> في اللغة التركية، تشير الكلمة المستخدمة هنا، وهي Bayram، إلى أي عيد على المستوى الوطني، سواء كان ذا طابع ديني أو غير ديني، لكنها تشير في هذا الموضع إلى عيد الفطر تحديدا. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924



الرسام قسطنطين كابيداجي Konstantin Kapidagi، حفل استقبال العيد في الفناء الثاني للقصر، في نحو العام 1800. يجلس السلطان سليم الثالث على عرشه في باب السعادة، محاطا بالصدر الأعظم ورئيس الخصيان السدود وحملة السيوف ووجهاء آخرين. وعلى اليسار، يقف حرس القصر للعروفون باسم البييق بخوذاتهم المُذَهُبة. وعلى اليمين، حرس القصر المعروفون باسم البيق بخوذاتهم المُريَّشة. تُبِيَّن هذه اللوحة، التي رسمها أحد يوناني القسطنطينية، التأثير المتزايد للفن الغربي في عهد سليم الثالث.

وهنا، في مركز القصر، يلزم أن نحدد الروح التي كانت تدفع ساكني القصر، من السلطان إلى أصغر خدمه، حتى يكرّسوا أنفسهم من أجل قوة الأسرة العثمانية وعظمتها. قبل العام 1453، كانت البلاطات العثمانية في بورصة وإدرنة عادية نسبيا. وفي ذلك كتب أسير مسيحي، يدعى الأخ جورج من مولينباخ Brother George وفي ذلك كتب أسير مسيحي، يدعى الأخ جورج من مولينباخ of Muhlenbach أنه «لا توجد علامات الزهو أو الثراء... يكشف كبار الحكام والأمراء عن هذه البساطة في كل شيء، حتى إن الواحد لا يستطيع أن يميّزهم من بين الحشد». وكان السلطان يرتاد المسجد ومعه غلامان، ويصلي على سجادة على الأرض، جنبا إلى جنب مع المسلمين الآخرين، لكن يبدو أن القسطنطينية فرضت معاير مختلفة. ربا تأثر محمد الثاني بكتابه وباشواته من أصول يونانية وذكرياتهم

عن الطقوس المهيبة المحيطة بشخصية الإمبراطور شبه المقدسة: «الحواري الثالث عسشر» (عنق الإسلام اثنان من باشوات محمد الثاني من أقرب الإمبراطور البيزنطي الأخير). ومن المؤكد أن الأمراء اللاجئين تحدثوا إلى السلطان عن أبهة البلاطات الفارسية. وقبل كل شيء، كان محمد الثاني يريد أن يعبر من خلال قصره عن رؤيته لنفسه كباديشاه وقيصر وخان (2).

كان القانون الأسري، أو قانون نامة Kanunname، الذي سنّه محمد الثاني (ربما كُتب في الأعوام 1477 - 1488)، قد ألغى عادات مثل ظهور السلطان لخمس عشرة دقيقة كل فجر ليأكل وجبة طقوسية مع قواده: «تقضي أوامري بألا يتسحر أحد مع الذات العليّة غير أهل بيتي. يقال إن أسلافي العظماء كانوا يتسحرون مع وزرائهم، وها أنا أبطل هذه العادة».

في البداية، كان السلطان يجلس في الديوان مع وزرائه. وحدث ذات مرة في عهد محمد الثاني أن دخل طالب حاجة وسأل: «أيكم هو الملك السعيد؟»، ما أغضب السلطان، وجعله فيما بعد يحضر الديوان «من وراء ستار»، إذ كان يجلس في كوة تشرف على غرفة المجلس، تسترها ستارة حريرية خضراء، حتى لا يعرف الوزراء إن كان السلطان يسمعهم أم لا(3).

وإلى جانب عزلة السلطان، زادت مهابة الموت من سلطة الأسرة وقوتها. غة مقولة عثمانية تقول إن «رقبة خادم السلطان أرفع من شعرة»، ذلك أن السلطان كان كثيرا ما يستخدم سلطة العفو والقتل على عبيده وأسرته. وكان فتح السلطان لمشربية في برج العدالة أعلى غرفة الديوان في الفناء الثاني أو وطأه بقدمه على الأرض في أثناء المقابلات في غرفة العرش، إشارات إلى الإعدام، إما بالخنق وإما الفأس وإما الخنجر (4). وقُتل شاغلو الصدارة العظمى أحيانا على يدي السلطان نفسه، وإما الخنجر من بين اللعنات العثمانية والدعوات التي يدعو بها الناس على بعضهم أن يقول أحدهم للآخر «جعلك الله وزيرا لسليم»، في إشارة إلى عدد الوزراء الذين أعدمهم سليم الأول. وفي العام 1606، خنق البستانجية الإمبراطوريون الصدر الأعظم درويش باشا، و«حين لوحظ أن قدمه لاتزال تتحرك»، كما كتب مؤرخ القرن السابع عشر العظيم مصطفى نعيمة Mustafa Naima، «سحب الإمبراطور خنجره وقطع

<sup>(\*)</sup> بمعنى أنه التالي في القدسية للسيد المسيح وحوارييه الالتي عشر. [المترجم].

حنجرته». ومن بين سبعة عشر صدرا أعظم بين العامين 1644 و1656، مات اثنان فقط ميتة طبيعية (\*\*). بيد أن أغلبية العثمانيين كانوا يتخذون إعدام المسؤولين دليلا على يقظة السلطان وعدله، وكذلك وسيلة لضمان الطاعة. وكان إقرار المفتي للقتل مطلوبا عموما، وإن لم يكن دائما. كتب حسين حصارفين Huseyin Hezarfenn في العام 1669: «ليتهم لا يلغون العقاب البدني التقديري تماما، ذلك أن العقاب أحد شروط المُلك»(5).

كان إحساس الضحايا بواجب طاعة السلطان قويا لدرجة أن أغلبهم لم يدفعوا الموت عن أنفسهم، فإذا كان العثمانيون يذهبون إلى الحرب كذهابهم إلى العرس، فإنهم أيضا كانوا يذهبون إلى الإعدام كذهابهم إلى صلاة الجمعة. كان أمر الباديشاه مطاعا، لأن سلطته مستمدة من الله. سأل أحد الصدور العظماء درويشا: من هو الأحمق الأكبر؟ فجاءته الإجابة: «أنت أيها الوزير العظيم. لأنك فعلت كل ما تستطيع لي تصل إلى منصبك، على الرغم من أنك مررت بحصانك فوق الرؤوس النازفة لأسلافك، ورأسك ستسقط في البقعة نفسها التي طارت إليها رؤوس سابقيك»(6).

وفي حين كانت رؤوس المتمردين في لندن تُعرَض عموما على جسر أو على باب المدينة، كانت رؤوس الوزراء والباشوات تُعرَض على أعمدة مرمرية بيضاء في الفناء الأول للقصر، مع كتابة التهمة المنسوبة لكل قتيل، وفي بعض الحالات موقعة من الضحايا أنفسهم. وكانت رؤوس المذنبين الأقل شأنا تُعرَض في كُوّات على الجانبين الأهين والأيسر للواجهة الخارجية للباب الإمبراطوري، وفي حال كثرة القتلى، كانت أكوام من الأعضاء البشرية صغيرة الحجم (كالأنوف والآذان والألسنة) توضع على الأرض أمام الباب. كانت المادة التي تُحشى بها الرأس تعكس رتبة القتيل: القطن للوزراء والقش للموظفين الأقل شأنا. وكان جمهور القسطنطينية يحب عرض الرؤوس، لأنها كانت تؤكد اعتقادهم بأن المقتولين كانوا مصاصي دماء استنزفوا أموال الدولة، أما المذنبات من النساء، فكن يعدمن بطريقة أكثر تكتما، إذ كن يؤخذن في أجولة ممتلئة بالحجارة ويرمون في البسفور، حيث كان من المزايا الجغرافية الأخرى للقسطنطينية ذلك التيار المتدفق عبر البسفور الذي كان يجرف الجثث سريعا.

<sup>(\*)</sup> إجمالا، وحتى العام 1839، مات اثنان وثلاثون صدرا أعظم من مائة وثمانية وسبعين (بنسبة 18 في المائة) ميتة عنيفة. [المؤلف].

وإبان القرن السادس عشر، حين مزق جنود الانكشارية جثة تاجرة يهودية مقربة من القصر تدعى سبرانزا مالخي Esperanza Malchi في شوارع المدينة لاتهامهم لها بأنها غشت العملة التي كانوا يقبضون بها رواتبهم، عَنَّفت والدة السلطان محمد الثالث ابنها قائلة: «في حال الحكم على المرأة اليهودية بالموت، فهل كان لزاما أن ينفذ الحكم بهذه الطريقة القذرة؟ لماذا لم تُلق في البحر؟»(٥)(\*).

بلغت أبهة القصر، وكذلك قوة الإمبراطورية، أوجها في عهد أقوى السلاطين جميعا: سليمان القانوني ابن حفيد الفاتح، الذي أكمل عهده تحويل القسطنطينية إلى مرادف للعظمة، كما أكمل عهد أبيه سليم الأول تحويلها إلى مدينة مقدسة للإسلام. بعد أقل من شهر من تنصيب سليمان في العام 1520، كتب أحد البنادقة:

إنه في الخامسة والعشرين من العمر، طويل لكن نحيل، ورقيق المظهر، ورقبت طويلة جدا، ووجهه نحيف، وأنفه معقوف، لديه ظل شارب ولحية صغيرة، لكنه مع ذلك يتمتع بطلعة لطيفة، وإن كانت بشرته أميل إلى الشحوب. يقال إنه ملك حكيم، مولع بالدراسة، وينتظر الناس جميعا الخير من حكمه (8).

بحلول العام 1523، كان سليمان قد فتح معقلين مسيحيين استعصيا على الفاتح نفسه: مدينة بلغراد وجزيرة رودس. وفي معركة موهاج في العام 1526 أباد طبقة النبلاء المجرية، وقُتِلَ آخر ملك مستقل للمجر في أثناء فراره من ساحة المعركة. وبحلول العام 1540 كانت بودا (\*\*) قد أصبحت مدينة عثمانية، وأصبحت الحدود العثمانية على بعد مائة ميل من فيينا. ومن الجزائر إلى الهند، كانت الأساطيل العثمانية تحكم البحار. وعلى البر، كان سليمان يفتخر قائلا: «حصاننا مُسرَج وسيفنا في خصرنا ليل نهار». وكما فعل مع المجريين في الغرب، تمكّن كذلك من توجيه الضربات المدوّخة نفسها لـ«ذوي الرؤوس الحمراء الملاعين» (الاسم العثماني للفرس

<sup>(\*)</sup> نتيجة لعزلة «الحريم» في هذا المجتمع، فإنهن كن يتخذن وكلاء اقتصاديين من النساء تسمى الواحدة منهن كراء kira (معنى أجيرة، رما من الأصل العربي «أكرى» و«إكراء» بمعنى أجر وتأجير) كانت تقوم بكل الأعمال التجارية نيابة عن سيدتها. شغلت سيرانزا مالخي (توفيت في العام 1600) هذه الوظيفة للسلطانة صفية والدة السلطان محمد الثالث، وقد أثرت كثيرا من هذا العمل، لذلك فحين ثار الفرسان الإمبراطوريون في العام 1600 بسبب انخفاض قيمة العملة، نفسوا عن غضبهم بقتل سبرانزا وابنها. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بـودا Buda: هو الاسـم السـابق لعاصمة مملكة المجر، تشـكل حاليا الجزء الشرقي مـن العاصمة المجرية بودابست الواقع على الضفة الغربية لنهر الدانوب. [المترجم].

المأخوذ من الغطاء الأحمر الذي كانوا يضعونه فوق رؤوسهم) في الشرق. وفي عهده غدا اللقب «ملاذ الكون» حقيقة واقعة، فمن القرم والمجر، والمغرب وبلاد فارس، كان الأمراء يلوذون ببلاطه. والتمس ملك فرنسا مساعدته، فاضطر الهابسبرغيون إلى أن يدفعوا له جزية.

انعكس الاتساع في إمبراطورية السلطان على لقبه. ففي النقش الذهبي المكتوب باللغة العربية فوق الباب الإمبراطوري على السور الخارجي للقصر، وصف محمد الثانى نفسه بأنه:

سلطان القارتين وإمبراطور البحرين، ظل الله في هذا العالم والعالم الآخر، مَـنْ فضَّله الله على الأفقين (الشرق والغرب)، ملك البر والبحر، فاتح قلعة القسطنطينية، سلطان الفتح محمد خان ابن السلطان مراد خان ابن السلطان محمد خان، أدام الله ملكه ورفع مقامه أعلى من نجوم السماء الساطعة!

أما سليمان الأول، فكانت رسائله تبدأ بالقول: «من مقر السلطنة العليّة، القسطنطينية المحروسة والمحمية» ثم صيغة العظمة الكونية التالية:

إنه مني أنا سلطان السلاطين وملك الملوك وموزع التيجان على ملوك الأرض، ظل الله على الأرض، سلطان وباديشاه البحر الأبيض والبحر الأسود والروماي (\*\*\*) والأناضول وقرمان (\*\*\*) والروم وذو القادر (\*\*\*) وديار بكر وكردستان وأذربيجان وبلاد فارس ودمشق وحلب والقاهرة ومكة والمدينة المنورة والقدس وكل بلاد العرب واليمن والبلدان الأخرى التي فتحها أسلافي العظماء - أنار الله قبورهم - وكل البلاد التي فتحتها أنا صاحب الفخامة المجليلة بسيفي المضطرم السلطان سليمان خان ابن السلطان سليم ابن السلطان بايزيد.

وفقا لرؤية العالم العثمانية، لم يكن الملوك الآخرون يدينون بتيجانهم إلى سيوفهم أو أسلافهم، وإنما إلى سيدهم الأعلى السلطان. وهذا الأخير وحده كان الإمبراطور. أما الإمبراطور الروماني المقدس الهابسبرغى كارلوس الخامس في الغرب، غريم سليمان

<sup>(\*)</sup> الروملي: كلمة تركية تعني أرض الروم (روم لي) كانت تشير إلى الولايات الأوروبية في الإمبراطورية العثمانية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> راجع هامشا سابقا للمترجم حول إيالة قرمان. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> ذو القادر Dulkadir إيالة هي ولاية عثمانية يرأسها أمير أمراء في الأناضول عاصمتها ماراش Maras. [المترجم].

الذي حاول الأخير أن يتفوق عليه في العظمة الطقوسية وفي القوة العسكرية، فقد كان «ملك أرض إسبانيا والأماكن التابعة لها». وأطلق سليمان على ورثة كارلوس في منصب الإمبراطور الروماني المقدس اسم «ملك فيينا». وفي العام 1531 ذكر سفير البندقية أن «السلطان سليمان... ينكر على الإمبراطور أن يلقب نفسه بالقيصر، لأنه يعتبر نفسه قيصرا». وكان الشعراء العثمانيون قد بدأوا في وصف السلطان بأنه «إمبراطور العالم ومسيح آخر الزمان»، وربها صدقهم السلطان (9).

عبر السلطان عن إحساسه بالنصر داخل القصر، إذ اعيدت زخرفة جدار الديوان بالذهب والجواهر. وفي العام 1527، وبعد غياب ستة أعوام، كتب سفير للبندقية: «وجدت الباب العالي ممتازا في تنظيمه، إذ اختلف عن آخر مرة جئت إلى هنا سفيرا... فثمة فرق كبير بين هذه المرة والمرة السابقة». كان سليمان أول سلطان يجلس بفخامة على عرش على الطريقة الأوروبية، بدلا من جلسة القرفصاء على سجادة، وبنى غرفة عرش جديدة في العام 1533. ووجد سفير من كارلوس الخامس السلطان:

جالسا على عرش مرتفع قليلا مغطى كاملا بقماش مُذَهّب ومطرز بالكثير من المساند النفيسة، أما من الأحجار الكريمة، ويوجد في كل الجوانب الكثير من المساند النفيسة، أما جدران الغرفة فقد غُطيت بأعمال فسيفسائية تتلألأ باللازورد والذهب. وكانت مدفأة الغرفة من الخارج مصنوعة من الفضة الصلبة ومغطاة بالذهب، وفي أحد جوانب الغرفة توجد نافورة تتدفق مياهها من الحائط.

في حالة السلام أو الحرب، النصر أو الهزيمة، ظلت غرفة العرش تتلألأ مثل صندوق جواهر. أظهر جرد لموجودات القصر إبان القرن السابع عشر أن العرش نفسه كان مزخرفا بخمس وسائد، وست «تنورات» وخمسة عشر مسندا، مرصعا بزمرد وياقوت ولآلئ، وكانت مثلها مثل حصران الأرضية مطعمة بخيط من الذهب (10). وفي العام 1799، حين تسللت زوجة لورد إلجين Lord Elgin السفير البريطاني إلى غرفة العرش متنكرة كواحد من حاشية زوجها، كتبت:

كانت غرفة صغيرة ومظلمة، لكن بين أفخم وأروع الأماكن في العالم، أعتقد أنها الأولى. كان عرشه يشبه سريرا إنجليزيا بسيطا جيدا، وكانت الوسادة التي يجلس عليها الوحش (هكذا كانت تطلق على السلطان سليم

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

الثالث) مطرزة كلها بلآلئ كبيرة هائلة. وإلى جانبه كانت توجد محبرة من كتلة واحدة من الألماس الكبير، وعلى جانبه الآخر يستقر سيفه مرصعا من كل جانب بألماسات ضخمة متألقة.

كان يضع في عمامته الرأسية الشهيرة (\*)، وكانت عباءته من الأطلس الأصفر وبها فرو سمور أسود، وفي إحدى النوافذ كانت هناك عمامتان مغطاتان بالألماس. لا تتخيل أن شيئا في «ألف ليلة وليلة» يضاهى تلك الغرفة.

وإلى جانب قدرة السلطان على العفو والقتل وانعزال غرفة عرشه وعظمتها، همة ثلاث قواعد أضفت على السلطان هالة من الفخامة لم تعرفها القصور الأخرى: العادات والصمت والزي. ففي شرق القسطنطينية وغربها، كانت البلاطات الأخرى في هذه المرحلة بعيدة نسبيا عن الطابع الرسمي (بالاستثناء الجزئي لفيينا ومدريد). ولم يكن شاه فارس ولا الإمبراطور المغولي يفرضان قدر الاحترام الذي كان السلطان العثماني يستحثه. وقد أبدى سير توماس راو Sir السلطان العثماني يستحثه. وقد أبدى سير توماس راو Homas Roe السلطان العثماني في العقد الثالث من القرن السابع عشر، تفضيله الطابع غير الرسمي لدلهي التي «تعامل فيها بطريقة حميمة مع أمير دمث ولطيف»، الرسمي لدلهي التي «تعامل فيها بطريقة حميمة مع أمير دمث ولطيف»، على صلابة القسطنطينية حيث كان يمسك بمرفقيه مرافقان كبيران، والتي كان يتحدث فيها «مع صورة بكماء».

أوجد وقار العادات العثمانية وجاذبيتها سلسلة من الإذعان تربط السلطان في غرفة عرشه بأصغر جندي انكشاري في الفناء المجاور. في بلاطات آل تيودور (\*\*\*) وآل فالوا (\*\*\*\*) لم يكن أفراد الحاشية يفعلون شيئا غير الانحناء للملك وتقبيل يده. لكن في المقابل، كان الوزراء والسفراء الذين ينالهم شرف الدخول إلى غرفة العرش الإمبراطوري يسبجدون ثلاث مرات على الأرض، مع أن هذه الذلة كانت تُحذَف عادة من رسائل الديبلوماسيين. وبناء على رتبهم أو قربهم من السلطان،

<sup>(\*)</sup> الرأسية: حلية للرأس تصنع من الريش والجواهر. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> آل تيودور Tudor: أسرة حاكمة من أصول ويلزية حكمت مملكة إنجلترا وتوابعها من العام 1485 إلى العام 1603، أخذت العرش بعد حرب الوردتين، أول ملوكها هنرى السابع. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> آل فالوا Valois: أسرة حكمت فرنسا بعد الأسرة الكابيتية من العام 1328 إلى العام 1589، كان أول ملوكها فيليب السادس وآخرهم هنري الثالث. [المترجم].

كان يسمح لهم بتقبيل إما يده المثبتة بتصلب على ركبته أو حاشية قفطانه أو طرف كمه المتدلي. وعند مغادرة غرفة العرش، كان الجميع يسيرون بظهورهم. كتب سفير مغربي عن الوزراء:

لا يمكن لأي منهم أن يتصرف كندً مع من يعلوه، سواء بالسير إلى جانبه قدما بقدم، أو ارتداء عمامة أو غيرها من الملابس الأخرى من النوعية نفسها التي يرتديها الأعلى، أو بالجلوس على مقعد مماثل لمقعده. لم أر أناسا يدققون في مراعاة الأسبقية مثل الأتراك. وفي حضرة السلطان، لا يمكن لأحدهم أن يجلس، سواء أمام السلطان أو في مدى بصره، بل يقف الجميع في وقار وأيديهم مشبكة على بطونهم بالطريقة التي يفعلونها في الصلاة (11).

في عصر كانت العادات فيه تُعلم، مثل ركوب الخيل أو اللغة اليونانية، وكانت معيارا للحكم على الأشخاص لا يقل أهمية عن الرتبة أو الثروة أو اللباس، كانت عادات النخبة العثمانية وسيلة لإبهار الأتباع والأجانب والسيطرة عليهم. في العام 1749، كتب لورد تشارلمونت Lord Charlemont عن الوزراء:

كانت تصرفاتهم مبجلة لأقصى ما يصل إليه الخيال، لكنها كانت في الوقت عينه مبهجة لأقصى ما يصل إليه الخيال. فهم يمتلكون – من دون أن يعرفوا هم أنفسهم ذلك - سيماء من السمو لا يدّعونها بأي حال من الأحوال، وهي نفسها تفرض احترامهم من دون أن يطلبوا هم ذلك. إلى هذا الحد يختلفون عن وقاحة فرنسا التي ينتحل كل مغرور فيها سيماء السمو، ما يحيل كل لطفه إلى وقاحة وإهانة! لكن ما أذهلني أكثر من أي شيء آخر وبدا لي أنه تجاوز أي شيء رأيته هو طريقتهم في الحديث وطريقتهم في تحريك الرأس والذراعين، فكل إياءة هي مزيج من السلاسة والوقار والجلال... وكان منظر حديثهم ذاته، إذا جاز لى التعبير، ممتعا جدا بالنسبة إلى.

كان الاحترام يعبر عن نفسه في أقوى صوره من خلال الصمت. وفي الفناءين الثاني والثالث كان الصمت عميقا جدا، كأن مسرحية ستبدأ. بعد عهد سليمان القانوني، كان السلطان نفسه يستقبل السفراء في صمت، ونادرا ما يتعطف بقول كلمة غير «حسنا». وإذا حاول أن يتحدث، كان الوزراء - الملكيون أكثر من الملك - يذكرونه بأن ذلك غير لائق. وفي الفناء الثالث، في حضرته، لم يكن أي وزير يتحدث سوى في

العمل الرسمي، ويلزم غلمان الغرفة الخاصة ومرافقوه الشخصيون «الصمت المطبق في حضرته مهما طالت»، ويمشون على أطراف أصابعهم. وكانوا يتواصلون بلغة إشارة أدخلها سليمان القانوني لزيادة الاحترام المحيط بالسلطان. وبحلول القرن السابع عشر كان خبراء بُكم «يعرفون معنى كل شيء بالإشارة» يعلمون هذه اللغة التا محل اللغة الصربية - الكرواتية باعتبارها اللغة الثانية للقصر (12).

كان السلطان العثماني يفرض الصمت في قصره، وكذلك في طريقه إلى صلاة الجمعة. وبغرض إبهار السفراء الأجانب، تحدد موعد مقابلتهم للسلطان في يوم دفع رواتب جنود الانكشارية. وفي الفناء الثاني تجمع من ألفين إلى ستة آلاف جندي انكشاري، وظلوا واقفين لساعات بلا حراك كالتماثيل، لا يجرؤ أحدهم على أن يبصق أو يسعل. وعلى نحو ما ذكر بارون راتيسلاو في العام 1591:

على الرغم من وجود بضعة آلاف من الناس هناك، فإنك لا تسمع صياحا أو حديثا، ولا ترى حركة صغيرة إلى هنا أو هناك، وإنما يقف الجميع في هدوء شديد، ما أثار تعجبنا، حتى جنود الانكشارية الصاخبون والفجرة في المعارك يُظهِرون هنا طاعة لقائدهم أشد من طاعة الأولاد لمعلمهم، ويقفون جامدين كما لو كانوا منحوتين من المرمر.

وفي العام 1657، دعا الصدر الأعظم السفير السويدي إلى وليمة في الديوان: «ساد الصمت في أثناء العشاء لدرجة أن كلمة واحدة لم تُنطق، ولم تُسمع أي ضوضاء»، إذ كان معروفا أن السلطان يراقب من كوته (13).

على أنه في لحظات معينة من النهار، كان هذا الصمت يتبدد بموسيقى الفرقة الإمبراطورية التي كانت تضم الناي والأبواق والطبول والصنج النحاسية. كانت الموسيقى الصاخبة جدا تحيي السلطان قبل ساعة من الفجر وبعد ساعة ونصف الساعة من الغروب. وكانت ترافقه كذلك في الاستعراضات، وكان مما يزعجهم أن يعزفوا للسفراء الأجانب في سفاراتهم بعد مقابلتهم للسلطان (14).

كانت الأزياء نظاما آخر ينقل عظمة السلطنة العثمانية. للنبي حديث شريف يقول: «لا تشربوا في إناء الذهب والفضة، ولا تلبسوا الديباج والحرير، فإنه لهم في الدنيا، وهو لكم في الآخرة يوم القيامة» (\*). لكن في القصر، كان سحر القفاطين أشد

<sup>(\*)</sup> حديث مرفوع من كتاب اللباس والزينة بصحيح مسلم. [المترجم].

تأثيرا من حديث النبي. كانت القفاطين عبارة عن عباءات من جزء واحد، مفتوحة من الأمام من الرقبة إلى القدمين، وفي أغلب الأحيان تتسع عند الخصر، تصنع من المخمل أو الأطلس أو الحرير المقصب. كانت الملابس إحدى الصناعات الأساسية بالقسطنطينية. وبحلول العام 1577 ضمت المدينة مائتين وثمانية وستين نولا، كان ثمانية وثمانون منها «ملحقة بالقصر»، كانت هي وحدها المصرح لها بصنع «القماش الذهبي». وفي بعض الأحيان، كانت دار سلك العملة مهددة بنفاد الذهب والفضة بسبب كثرة ما يستخدم منها في عمل الخيوط الذهبية والفضية. ومن دون جدوى، أصدر السلطان مراسيم تحظر استخدامها في الملابس، ذلك أن أوامره لم تكن تطاع إلا قليلا(15).

بقيت إلى أيامنا مجموعة مكوّنة من ألف قفطان في قصر توبكابي، بفضل العادة العثمانية المتمثلة في وضع مقتنيات السلطان الراحل في أغلفة وختمها باسمه وتخزينها إما في ضريحه وإما في خزانة القصر. وأغلب القفاطين أحادية اللون وغير مزخرفة (مثل القفطان الحريري الأسود الذي كان سليمان القانوني يلبسه كثيرا). بيد أن بعض القفاطين مزخرف بزهور وأشجار بألوان ساطعة، وزنابق في جداول ماء قرمزية متموجة، وأوراق نباتات ذهبية تدفعها رياح غير مرئية. وثمة قفاطين أخرى كانت أكثر أصالة. يكشف قفطان منقط أو مقلم بالذهب على أطلس قرمزي صنع لأحد سلاطين القرن السابع عشر وقفطان آخر مزخرف بزخرفة من مثلثات بيضاء على أطلس قرمزي داكن يبدو أنه صُنع إبان القرن الثامن عشر، يكشفان بوضوح عن قفزات في صناعة القفاطين. وكما هي الحال مع المنسوجات القبطية أو فضيات بيدرميـير (\*\*)، تبدو هذه القفاطـين كأنها صُممت لباريس إبـان العقد الثالث من القرن العشرين.وكما هي الحال في عدد المآذن المسموح بها للمسجد الواحد، كانت الملابس محكومة بالأسبقيات الأسرية. ومع أن أسلاف سليمان كانوا يلبسون نسيج الكاميلوت أو الموهير، فإنه أخذ يرتدى أقمشة من الذهب. وعلى الرغم من أن هذا القـماش كان من الناحيـة النظرية مقصورا على السـلطان وحده، فقد تفضل على صدره الأعظم المقرب إبراهيم باشا بالسماح له بارتداء «قماش مطرز بالذهب، وفي إحدى الحملات سمح له بارتداء عباءة من قماش ذهبي». كان السلطان ووزراؤه

<sup>(\*)</sup> فضيات بيدرمير Biedermeier silver: أسلوب ألماني في تشكيل الفضيات يعرف بالمبسط. [المترجم].

يلبسون أحيانا ثلاثة قفاطين، حتى يعطي التضارب بين الأنسجة والألوان التي تظهر من تحت الأكمام مزيدا من الأناقة. وقبل ثلاثة قرون من ظهور الأزياء الرسمية الموحدة في البلاطات الغربية، كانت ألوان عمائم المسؤولين وعباءاتهم في المناسبات الطقوسية منظمة بالقانون. فكان العلماء يلبسون اللون الأرجواني، والوزراء اللون الأخضر، والغلمان اللون القرمزي. وبسبب هذه الملابس، كتب الكتاب العثمانيون بزهو أن خدم السلطان يشبهون روضة من الزنبق (16).

في نظام التشريفات العثماني، كانت القفاطين التي كان العثمانيون يلبسونها بالدرجة الأولى في المناسبات الطقوسية، في أهمية أوسمة الفروسية عند البريطانيين. فكان السفراء يحكمون على مقاماتهم في القسطنطينية بعدد ونوعية القفاطين التي يحصلون عليها عندما يدخلون القصر الإمبراطوري لتقديم احتراماتهم. وإبان القرن السابع عشر، حصل السفير الفرنسي عموما على أربعة وعشرين قفطانا، والبريطاني على ستة عشر، والبندقي والهولندي على اثني عشر لكل منهما. لكن بحلول العام على ستة عشر، والبندقي والهولندي على اثني عشر لكل منهما. لكن بحلول العام مائة قفطان. وكان السفراء يرفضون الانتقال من ديوان الصدر الأعظم إلى غرفة عرش السلطان إلا بعد أن يرسلوا خدما إلى دهليز مجاور للتأكد من وجود عدد مناسب من القفاطين في انتظارهم. وكانوا بعد ذلك يرتدون القفاطين فوق الملابس الأوروبية كعلامة على احترام السلطان (17).

كان الفراء بمنزلة لغة ثانية للأبهة في القصر. كانت الرياح القادمة من الشمال تجعل المدينة شديدة البرودة. وفضلا على الفائدة العملية للفراء، كان أيضا من علامات الفخامة، لذلك غدا شراؤه في روسيا من جانب الخزانة العثمانية شأنا من شؤون الدولة. كان السلاطين وحدهم يلبسون فراء الثعلب الأسود. وثمة أنواع أخرى من الفراء كان السلطان ومسؤولوه يرتدونها في تتابع خاص موقوت: فراء حيوان القاقم في الخريف، يليه فاصل لفراء السنجاب، ثم فراء السمور في الشتاء. وفي اليوم الذي كان السلطان يغيّر فيه الفراء، كان الصدر الأعظم والباشوات يتبعونه على الفور (18).

جمع القصر بين اللون والاحترام والصمت والفخامة. وفي ذلك سبل المؤرخون العثمانيون أن السفراء أو الأمراء الأجانب كانوا «يذهلون ويتعجبون ويصعقون وينتشون إلى أقصى حد» بمنظر السلطان وبطانته. وقد كتب سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة

بارون دي بوسبيك: «يتلألأ الذهب والفضة والأرجوان والحرير والأطلس في كل مكان... لا توجد كلمات تستطيع أن تعبّر عن طرافة هذا المنظر. أستطيع أن أقول إن عيني لم ترَ منظرا أجمل من ذلك قط». وبعد قرنين مما كتبه السفير الإمبراطوري كتب الدارس الفلورنسي دومينيكو سيستيني Domenico Sestini بعد أن شاهد الوزراء وضباط الانكشارية في الفناء الثاني، وكل منهم يرتدي عمامته الرسمية وترافقه حاشية من الخدم: «في هذه الحالة عينها، تتجلى للمرء كل فخامة العثمانيين وأبهتهم وزهوهم». وبداية من القرن السادس عشر حتى القرن التاسع عشر، كان الأوروبيون الغربيون يطلقون على السلطان العثماني اسم «السيد الكبير» The Grand Signore، مُعرَّفة مكذا، كما لو كان هو الوحيد الذي يستحق هذا الوصف(19).

كان الفن وسيلة أخرى أوصل القصر من خلالها رسالة العظمة الإمبراطورية. على مدار القرون الخمسة التي شكلت عمر الإمبراطورية العثمانية، أهدى السلاطين الكثير من القطع الفنية إلى أخواتهم وبناتهم، أو إلى المساجد في القسطنطينية ومكة والمدينة المنورة، أو إلى الملوك الأجانب. وثمة قطع فنية أخرى صهرت في أوقات الأزمات لدفع رواتب الجند. وعلى أي حال، يوجد نحو ستمائة قطعة في متحف قصر توبكابي يبدو أنها لم تغادر القصر، فقد كان القصر هو المكان الذي صنعها من أجله حرفيو السلطان، وفي الأغلب من مواد ثمينة (الذهب واليشب والعنبر والعاج وسن القرش)، وكانت تخزن في خزانة السلطان. هناك أربع غرف مقببة ومقنطرة بناها محمد الثاني في الفناء الثالث، ظلت لثلاثة قرون ونصف القرن تؤوي الخزانة الخاصة للسلاطين (غير خزانة الدولة المجاورة للديوان في الفناء الثاني)، وإلى اليوم لاتزال الغرف نفسها تُتخَذ خزانة لمتحف قصر توبكابي. تجعل هذه الاستمرارية من توبكابي أحد أعظم القصور والخزائن الأسرية في العالم، توبعد هذه الاستمرارية من توبكابي أحد أعظم القصور والخزائن الأسرية في العالم، لا يدانيه إلا الكرملين (\*\*). و هوفبيرغ (\*\*\*). ونظرا إلى أنه لا توجد عاصمة إسلامية

<sup>(\*)</sup> تشير كلمة كرملين إلى مُجمّع مركزي ضخم ومحصن من البنايات كان شائعا في المدن الروسية التاريخية (تعني بالروسية «قلعة محصنة داخل المدينة»)، وكان مُجمّع الكرملين في موسكو مقر الحكام المتعاقبين لروسيا على اختلاف أسرهم وألقابهم منذ القرن الرابع عشر، ورجا من قبله. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> قصر هوفبيرغ Hofburg Palace: قصر في فيينا بالنمسا آوى أقوى الحكام في التاريخ الأوروبي والنمساوي، بداية من العام 1279، ومنهم آل هابسبرغ، يتخذ حاليا مقرا رسميا لرئيس النمسا، ويضم متحفا لمقتنيات ملوك النمسا المتعاقبين. [المترجم].

أخرى آوت أسرة واحدة ومقتنياتها لهذه المدة الطويلة، تعد مقتنيات توبكابي أيضا المجموعة الوحيدة في العالم الإسلامي التي ظلت تنمو بلا انقطاع منذ القرن الخامس عشر. وإلى أن فُتح القصر للجمهور إبان القرن العشرين، كانت خزانة القصر أحد المفاتن الخفية للقسطنطينية، يتخيلها الناس ويضخّمونها، لكن أحدا منهم لم يرها قط.

ضمت الخزانة فيضا من «أشياء القصر» لا يمكن تخيلها في أي سياق آخر، من بينها مصحف مُجلد بالذهب واليشب، وحلية ذهبية للعمامة توضع مع ياقوتات وزمردات ولآلئ وماسات وتُتوّج بريش الطاووس. ومنها أيضا قارورة ذهبية مرصعة بالجواهر كان يوضع فيها ماء الشرب لسليمان القانوني. وتضم الخزانة أغطية لسروج الخيول مطعمة بالألماس والياقوت والزمرد. أما العرش الذي كان يستخدم لحفلات استقبال الأعياد، فواجهته مغطاة بألواح من الذهب. كانت هذه الكنوز مخزنة في صناديق تحت سلطة مفتش مخصصات السلطان وموظفين تابعين له مثل حرس حلي العمامة وعباءات الاحتفال. وفي الغرفة الثالثة، يوجد صندوق لا يحوي شيئا سوى الجواهر، وفيه كان الألماس يخزن في درج، والياقوت في درج آخر، والزمرد في درج ثالث. وبالقرب من هذه البناية، كانت توجد خزانة السلطان السرية التي كانت تحوي أكياسا من العملات الذهبية مختومة بالشمع الأحمر المطبوع عليه بخاتم السلطان الشخصي من ختامته الذهبية (20).

يرجع الكثير من المقتنيات الموجودة في خزانة القصر إلى غنائم من فتوحات السلاطين، خصوصا من عواصم سابقة مثل تبريز والقاهرة وبودا. كانت هذه المقتنيات مخزنة بعناية شديدة، لدرجة أن الكتب التي أخذت بعد العام 1526 من مكتبة الملك ماتياس كورفينوس Matthias Corvinus عاهل المجر، أمكن إرجاعها إلى بودا في العام 1877، حين كانت الإمبراطورية العثمانية في حاجة إلى دعم المجر في أثناء الحرب مع روسيا. ثمة أشياء أخرى كانت تخص باشوات وأخذها السلطان بعد موتهم. على أن معظم المقتنيات صنعتها طائفة من الحرفيين الخاصين بالسلطان كانوا يسمون «أهل الحرف» chl - I hiref، ضموا بين صفوفهم رسامين ومجلدي كتب وحائكي فراء وصاغة وصناع الكرات الزخرفية التي كانت تعلق فوق عرش السلطان. كان من هؤلاء الحرفيين إبراهيم اليهودي الذي كان متخصصا في

تبطين الجواهر بلبقات من الذهب أو الفضة لإعطائها مزيدا من البريق (21) وكان السلاطين يزورون الحرفيين كثيرا، حتى إن بعضهم تعلم الحرفة، ومنهم سليمان الذي كان صائغا، كما مارس سلاطين لاحقون أعمال التطريز أو النجارة أو الرسم على مناديل الموصلين.

بلغ عدد الحرفيين ثلاثمائة وستين في عهد بايزيد الثاني في نحو العام 1500، ثم ارتفع إلى خمسمائة وثمانية وتسعين في 1526، ثم إلى ستمائة وستة وثلاثين في العام 1566، وأخذ عددهم ينخفض فيما بعد. بيد أن تنظيم الحرفيين كان عشوائيا ويفتقر إلى الكفاءة، فكان أغلب الحرفيين يعملون لمصلحة زبائن خاصين، إلى جانب السلطان، في بنايات قريبة من القصر، وكانت بعض الورش توجد في الفناء الأول للقصر، «أمام القصر مباشرة كما كانت الحال في براغ»، على حد تعبير بارون راتيسلاو. وكان للصاغة محال وسط البازار في المكان الذي لاتزال توجد فيه محال الصاغة إلى اليوم. وكان مصنع النسيج الإمبراطوري يقع بالقرب من جامع بايزيد (22).

جُمِع الحرفيون من أماكن بعيدة مثل تبريز والقاهرة والبوسنة (\*\*\*). كان هؤلاء الحرفيون يعملون في منسوجات قادمة من البندقية وينسخون تصاميم من الصين. لكن في القسطنطينية سرعان ما أصبح أسلوبهم عثمانيا مثل مساجد السلاطين. ومن خلال وسائل فنية مختلفة، كرر الحرفيون أنماطا متماثلة، باستخدام الأرابيسك والخط اليدوي، وقبل كل شيء الزهور. ربما نتج هذا التكرار عن الاستخدام الفطري للرموز التقليدية، ففي تقاليد الشرق الأوسط ترمز الورود إلى الحب المقدس، وأشجار السرو إلى صعود الروح إلى السماء. لكن بعد عهد محمد الثاني، حين غدت المدينة منفتحة أمام الكثير من الأساليب المختلفة، ربما بذلت جهود مقصودة لخلق أسلوب إمبراطوري عثمانى باستخدام الألوان المتضاربة النابضة بالحياة ذات التأثير البصرى الفورى.

وأيا كانت الأسباب، فإن القسطنطينية امتلكت إمبراطورية فنية لا تقل اتساعا عن باريس أو البندقية. بنى التجار بيوتا في بلوفديف (\*\*\*\*) أو دمشق، وشيد

<sup>(\*)</sup> اللبقة: رقاقة معنية توضع تحت الأحجار الكريمة في الخواتم لتقوية لونها ولمعانها. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> تذكر المصادر التاريخية أن سليم الأول بعد أن غزا مصر أخذ معه إلى بلاده قافلة جمع فيها شيوخ المهنيين والحرفيين والصناع المهرة لإعمار عاصمته، ما أسهم في تجفيف القاهرة من قوتها العاملة وطليعة طبقتها الصناعية وأسهم في الأخير في ركودها وتخلفها. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> بلوفديف Plovdiv: ثاني أكبر مدن بلغاريا بعد العاصمة صوفيا. [المترجم].

الباشوات مساجد في سالونيك أو القاهرة، وكلف الكهنة ببناء كنائس في القدس وجبل أثوس ألم أثوس ألم شكلت جميعها روابط بصرية واضحة مع العاصمة العثمانية. وفي أماكن في بُعد السويد وبولندا والبندقية، جزئيا من خلال هدايا السلطان الديبلوماسية المتمثلة في الخيام والقفاطين، انتشرت موضات المنسوجات والأزياء والجواهر والزخرفة الداخلية العثمانية. حتى إن الأزياء الوطنية للملوك والأمراء المجريين والبولنديين بعد العام 1550، ولوحدات عسكرية مثل الخيالة في الدولتين، كانت مستوحاة من الأسلوب العثماني، فقد كانت الأبهة والبراعة العثمانيتان تفتنان النياس على طريقة السلطان أدي.

يشكل الخرف العثماني الذي لا نظير له في صلابته ومدى ألوانه، إحدى الذرى العالية في التاريخ التقنى للفن العثماني. كان البلاط والطاسات والدوارق تصنع في بلدة إزنيق Iznik القريبة، لكن تستخدم بالدرجة الأولى في مساجد القسـطنطينية وقصورهـا. وعلى غـرار ما حدث مع أشـكال كثـرة من الأبهة العثمانية، بلغت هذه الفنون أوجها في عهد سليمان، خصوصا بعد إدخال الأحمر الضارب إلى السمرة، الذي يسمى عادة الأحمر الأرمني، في نحو العام 1550. حتى القرن السابع عشر، كان بلاط إزنيق يستخدم في أنحاء القصر كافة، فتجده يبطن «الممشى الذهبي» من جناح السلطان إلى الحريم الذي سمى بذلك الاسم لأن السلطان كان يلقى عملات ذهبية على سيدات الحريم وهو عشى فيه في الأعياد، وكذلك مقصورة بغداد في الفناء الرابع، بل إن جدران الجوامع الكبرى، مثل الجامع السليماني وجامع السلطان أحمد، عبارة عن حدائق خزفية تذكّر المصلين بحدائق الجنة التي وعد بها المتقون في القرآن. وتشكل أوراق النباتات والزهور والأشـجار والأجمات صورا على البلاط باللون الأحمر والأبيض والأزرق، وتعـد «معجـزة في الدقة ونعومة الملمس والبراعة الفنية لا مكن لأي نسـخ أن يَعْدلها» (24). يتعزز تأثير هذه الرسوم بفضل تضارب ألوانها الكثيفة والقوية مع الحوائط الرمادية للمساجد.

<sup>(\*)</sup> جبل أثوس Mount Athos: جبل في شبه جزيرة اليونان يعرف باسم الجبل المقدس، يضم عشرين ديرا أروذكسيا شرقيا تتبع البطريركية في القسطنطينية مباشرة. [المترجم].

تعدد صحون إزنيق حاليا تحفا فنية، لكنها مع ذلك لم تكن رائعة بما يليق بعظمة السلطان. كانت هذه الأطباق التي تسمى «فخاريات» تستخدم في مطابخ القصر، وهناك كانت تتحطم عادة في النيران والزلازل. وكانت الأسرة الإمبراطورية وكبار المسؤولين يستخدمون قطعا قادمة من الصين، جاء الكثير منها غنيمة في أثناء الحروب في سورية وإيران. كانت هذه الآنية التي تسمى «الصيني»، تُحفظ بعناية في أقبية القصر، لذلك تعد مجموعة العشرة آلاف وستمائة قطعة صيني التي لاتزال موجودة في متحف قصر توبكابي، ثالث أكبر مجموعة في العالم بعد مجموعة بكين ودرسدن (\*\*). وكان السلطان نفسه يأكل في آنية من الفضة أو الذهب أو السيلادون الأخضر (\*\*\*) التي كان يعتقد أنها تكشف السم وتبطل مفعوله.

كان الأستديو الكائن خارج الأسوار المسمى النقاشين nakkashane أحد أهم الورش التابعـة للقصر، وكانت تسـتخدمه مجموعة من الرسـامين ومجلـدي الكتب والكتاب الرسـميين ممن يتقاضون رواتب جيـدة، كان بعضهم يصاحب السـلطان في الحملات لتسـجيل انتصاراته. وفي عهد بايزيد الثاني وسليم الأول، أعد هؤلاء الكتاب مخطوطات مزخرفة تقليدية لشعراء فرس مثل سعدي وحافظ للمكتبة الإمبراطورية، وكذلك لأشعار سـليم الأول نفسـه الذي كان شاعرا بارعا باللغة الفارسـية، وهنا أيضا نجد أنه في عهد سليمان الأول، ابتعد الفنانون عن الموضوعات الفارسية، وانبثق أسلوب عثماني مميّز.

غيز الواقعية ودقة التفاصيل والاهتمام بالأحداث التاريخية والناس، رسامي المنمنمات في القسطنطينية عن الرسامين المسلمين الآخرين. وعلى الرغم من الرفض الشعبي لتمثيل الهيئة البشرية، لم يكن هناك نهي قرآني صريح. وغثيل الوجوه والأجسام في الرسم العثماني على الرغم من تصلبه، كان أقل جمودا وتكرارا منه في ممالك إسلامية أخرى، باستثناء الرسم في الإمبراطورية المغولية. يهيمن على هذا الفن تركيز مفرط على إنجازات الأسرة الحاكمة. ففي هذه الرسوم، تجد السلطان يذهب إلى المسجد، ويستقبل السفراء، ويحقق الانتصارات. وقد أدى الاستخدام المسرف للون الذهبي والفضي والقرمزي والأرجواني والأخضر المصفر المميّز، إلى إنتاج جرأة في اللون أكثر من تلك التي ميّزت خزف إزنيق.

<sup>(\*)</sup> درسدن Dresden: عاصمة ولاية سكسونيا شرق ألمانيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> السيلادون celadon: اسم لخزف صيني يتميز بنوع اللمعة واللون الأخضر. [المترجم].

كـما أنتج رسامو المنمنـمات التابعون للقـصر مناظر جغرافيـة، مثل تصوير القسطنطينية لمطراقي نصوح Matrakci Nasuh في العام 1537. وقد صُورت معالم مثل برج غَلَطَة والأبراج السبعة وآيا صوفيا وجامع الفاتح من الواجهة ومن الهواء، بقـوة الفن الفطري. وانخفضت أعداد الحرفيين العاملين في أسـتديو النقاشـين من مائة وأربعة وعشرين في العام 1596 إلى نحو سـتين في منتصف القرن السابع عشر، وفيـما بعـد إلى نحو عشرة. ويلاحظ حـدوث تراجع في النوعيـة في الفترة عينها في المنسـوجات العثمانية مع التراجع في الكم، فقد كانـت العاصمة العثمانية في ذلك الوقت مشغولة بالبقاء أكثر منها بالمجد (25).

في الفناء الثاني، أنتجت مجموعة من الكتاب وثائق بخطوط متنوعة مثل خط السياقات Siyakat، للسجلات المالية (خط خاص بحروف يصعب تمييزها لإضعاف إمكانية تزييفها) والخط الديواني الذي كان نوع الخط الرسمي المستخدم في رسائل السلطان ومراسيمه (التي تسمى فرمانات من كلمة فارسية بمعنى «أمر»). كانت الفرمانات تتعامل مع كل شيء، من مؤن الجيش إلى نظم السوق. وقد وُجِد أن عهد سليمان وحده أنتج مائة وخمسين ألفا من هذه الوثائق (\*).

كانت ترويسة الفرمان عبارة عن شكل فني ميّز القسطنطينية، هو طغراء السلطان. ظهرت الطغراء أيضا على العملات المعدنية وبعض البنايات، ما يجعلها مكافئا أسريا عثمانيا للوحات الملوك أو تماثيلهم التي كانت منتشرة في الممالك الغربية. تتكوّن الطغراء من حلقات من الخطوط بألوان ذهبية وزرقاء وسوداء، تحيطها الغيوم ولوالب من الزهور وأشكال الأرابيسك في بعض الأحيان. ومن أجل ضمان قانونية الوثيقة التي تُصدَّر بها الطغراء، فإن صيغتها لم تختلف كثيرا على مدى ستة قرون. وفي عهد سليمان القانوني على سبيل المثال، كان نص الطغراء هو: «الإمبراطور سليمان، ابن الإمبراطور سليم، الخان المظفد للأبد». كان ارتفاع الطغراء يمكن أن يزيد على مائة سنتيمتر أو حتى مائتين، وفي بعض الأحيان كان أطول من الإنسان. يقدم التوكيد المطلق على العظمة الإمبراطورية عبر الخط اليدوي والمخطوطات تفسيرا لإحجام السلاطين العثمانين عن إدخال المطبعة (26).

<sup>(\*)</sup> ومن ذلك استمد لقبه: «القانوني». [المترجم].

بيد أن القصر لم يكن ماكينة للأبهة والفخامة وحسب، بل كان أيضا مقر إقامة السلطان وأسرته. كان عدد موظفي القصر سبعمائة وستة وعشرين موظفا قبل العام 1481، ازدادوا في ذروة العظمة في عهد سليمان إلى نحو خمسة آلاف. شمل الموظفون الخدم المكرسين للرفاه الشخصي للسلطان، مثل لفافي العمائم وصانعي القهوة والرسل والحُجّاب، وكوكبة خارجية من الموظفين يديرون مدارس وورشا ومخابز ومستشفيات ومساجد (كان هناك ثلاثة عشر مسجدا على الأقل داخل أسوار القصر).

كانت مدرسة القصر أهم هذه الإدارات، وكان محمد الثاني قد أعاد تنظيمها لتشمل بين ثلاثمائة وأربعمائة شاب عثلون زبدة الدفشرمة، كانوا يسكنون البنايات الواقعة على عين الفناء الثالث. كانت هذه البنايات، التي تحطمت حاليا بفعل الحريق، تضم غرفا للمعيشة وفصولا للدراسة ومكاتب للمعلمين ومعهدا للموسيقى، ومسجدا وحماما تابعين للمدرسة. ووفقا لجيوفانتونيو مينافينو Giovantonio ومسجدا وحماما الذي كان هو نفسه غلاما في «بلاط ملاذ العالم» من العام 1505 إلى العام كان كل نزلاء المدرسة يتعلمون على أيدي معلمين وخصيان لمدة أربعة عشر عاما لكي يصير الواحد منهم «رجل دولة محارب ومسلما صادقا، وفي الوقت عينه يجب أن يكون أديبا وخطيبا مفوها يتمتع بكياسة شديدة وأخلاق حميدة». أما منهج هذه المدرسة، الذي كان أكثر علمانية من مدارس المساجد، فقد شمل آداب القصر، والألعاب الرياضية، والثلاثي اللغوي العثماني الكلاسيكي المتمثل في اللغات التركية والفارسية والعربية التي كانت لغات الحكومة والأدب والدين. وكان الغلمان يدربون أجسامهم بحمل الأثقال الخشبية، وعقولهم بالقرآن وألف لية وليلة ول

كان علي بيه Ali Bey - وهو الاسم الذي عُرِف به - أحد الوسطاء الكثيرين بين القسطنطينية والعالم الغربي الذين أسهموا في تحديث القسطنطينية من جانب، ومعرفة الغرب بالإمبراطورية العثمانية من جانب آخر. كان علي في طفولته صبيا بولنديا اسمه ألبرت بوبويسكي Albert Bobowski سباه تتر القرم وباعوه في القسطنطينية، وتعلم في القصر في أوائل القرن السابع عشر. أصبح علي أحد مترجمي السلطان، وكان أيضا أول من دون كلمات الأغاني والموسيقي التركية

ونغماتها. دوَّن الفروق بين الموسيقى العسكرية العثمانية، وموسيقى القصر الناعمة والحزينة والمعقدة التي تعتمد على الكمان الصغير والعود ثلاثي الأوتار والناي والمزمار الفارسي، والأغاني الشعبية «التي كانت ألحانها مطبوعة في آذان الجميع. تسمى هذه الأغاني «التركو» Turku، وتتعامل موضوعاتها في أغلبيتها مع حروب الدولة وانتصاراتها والحب والمعاناة والفراق وما شابهها، وهي أغان لا يثمنها المتعلمون والمتمدنون».

بعد أن فُصِل بوبويسكي وطُرِد بسبب سكره في نحو العام 1657، كتب بحثا عن القصر، ربا لمصلحة السفارات في بيرا. وعلى الرغم من أن الأتراك المحليين كانوا يتسللون إلى صفوف الانكشارية منذ فترة طويلة، فقد سجل بوبويسكي «إنك على الرغم من ذلك تقابل كل الأمم داخل القصر، وإن ظلت النسبة الكبرى من الغلمان من الرعايا المسيحيين للإمبراطورية العثمانية». وكما كانت الحال مع مؤسستين أسريتين أخريين - كلية إتون (\*\*) والمدرسة الثانوية الإمبراطورية في تسارسكوي سيلو (\*\*\*) - كانت مدرسة قصر توبكابي تعد أفضل مدرسة في الإمبراطورية ومصنع كبار الوزراء. من بين إجمالي ستين صدرا أعظم، تعلم ثمانية وأربعون فيها، منهم محمد باشا صوكولو ومحمد كوبرولو مؤسس أسرة من كبار الصدور العظماء إبان القرن السابع عشر وبعض المصلحين إبان القرن التاسع عشر (25).

كان القصر عالما قائما بذاته، وكان دخول غلام جديد يحدث عبر مراسم تطهر purification صارمة، فكان الغلام الجديد يترك ثلاثة أيام وحده من دون أن يكون هناك أحد يتحدث معه إلى أن يخبره رئيس الخصيان بأنه قد انضم منذ ذلك الحين إلى صفوف عبيد السلطان. كان شعر الغلمان يقسم إلى ضفائر بالقرب من آذانهم، «كتذكير لهم بأنهم يجب أن يظلوا عبيدا للسلطان إلى الأبد، مثلما كان يوسف غلاما لفرعون مصر وكان يلبس ضفائر مماثلة». وكانوا يعاملون معاملة الكلاب المربوطة عقود من رقبتها، فكانوا إذا خالفوا قاعدة، يضربون ضربا مبرحا لدرجة

<sup>(\*)</sup> أنشأ الملك هنري السادس كلية إتون Eton College في العام 1440 لتقديم التعليم اللازم لإلحاق الشباب بكلية الملك ممثلة في كامبريدج. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> تسارسكوي سيلو (معنى «قرية القيصر») Tsarskoye Selo: مدينة قديمة كانت تضم مقر إقامة الأسرة الحاكمة الروسية، تسمى حاليا بوشكين Pushkin، ضمت لاحقا مدارس تابعة مباشرة للأسرة الحاكمة. [المترجم].

أن السلطان نفسه الذي كان يسمع صرخاتهم، كان يطلب الرحمة لهم أحيانا. وفي أثناء وجودهم في الصلاة، كان الخصي يفتش صناديقهم بحثا عن المأكولات والرسائل الغرامية المخبأة.

إيمانا بأن العقل الجيد لا يسكن جسدا ضعيفا أو بغيضا، كان أقدر وأوسم أربعين غلاما يختارون للخدمة في غرفة السلطان الخاصة. كان لكل غلام عمل منفصل، فأحدهم كان يعتني بسيف السلطان، وآخر ببغاواته، وثالث يحلق للسلطان، ورابع يقلم أصابع يديه وقدميه. وحتى انسحاب السلطان إلى الحريم في العقد الثامن من القرن السادس عشر، كان الغلمان يعدون مائدته ويعتنون بخزانته وينظفون غرفة نومه الملكية التي كانت جدرانها تتلألأ «بفيض من الذهب والفضة» ويحرسونها. وفي الليل، كانت أسرة الغلمان توزع على زوايا الغرفة الأربعة. وفي وسلط الغرفة، كان يوجد سرير السلطان العريض، مغطى بدثر حريرية فارسية وألحفة من بورصة وجلد غر، تحيط به شمعدانات فضية (29). كان غلامان يرافقان السلطان في نزاهته إلى العالم الأبعد من الفناء الثالث. يظهر الغلمان في المنمنمات العثمانية صغار ووزرائه ذوى الوجوه المتجهمة.

يعد اختيار الوزراء والغلمان من بين صفوف العبيد دليلا على إحدى السمات المميّزة للقصر العثماني والقسطنطينية نفسها، وهي التحرر من الطبقية، فلم تكن هناك تراتبية الازدراء ولا الهوس بالعائلة اللذين غشيا في الغرب (وبين بعض القبائل العربية) على الكثير من العقول وكان لهما القول الفصل في الكثير من التعيينات. وحتى أواخر القرن التاسع عشر، كان من الممكن أن يتولى أشخاص ممن يعتبرون في الغرب «وضعاء وحقراء»، مناصب قيادية في القصر. من ذلك أن السلطان محمود الثاني في العام 1830 دقق في وجه رجل في البازار المصري (\*) وسأله: «ما اسمك؟»، فأجاب الرجل: «رضا»، فقال له السلطان: «حسنا، اتبعني يا رضا بيه». في لمح البصر، أصبح عامل في دكان «بيه». وبعد ذلك ارتقى إلى

<sup>(\*)</sup> البازار المصري Egyptian Bazaar (أو Misri Carsisi) ثاني أكبر الأسواق التقليدية في إسطنبول بعد السوق الكبير، كان متخصصا في العطارة، سُمي بهذا الاسم، كما يذكر المؤلف في الفصل الخامس، لأن التوابل كانت تأتيه من مصر، لكن ثمة رأيا آخر يرد هذه التسمية إلى أن البازار بُني بالخراج القادم من إيالة مصر. [المترجم].

غلام، ثم سائس، ثم شماشرجي، ثم المشير الأكبر للقصر، ثم وزير الحربية، ثم المستشار المقرب إلى السلطانة الوالدة. وفي العام 1843، وُصف بأنه «الرجل الأقوى والأكثر تأثيرا في الإمبراطورية». وحين مات في العام 1877 قيل إنه كان أغنى باشا في القسطنطينية (30).

أله المناف أخر بين البلاط العثماني والبلاطات الغربية، هو غياب مجتمع البلاط، ذلك أن الرفاق الاجتماعيين للسلطان وأسرته وكبار الوزراء كانوا يختارون عموما من داخل أسرهم. كانت الأسر الغنية البارزة في الولايات، التي كان بعضها سابقا في الوجود على العثمانيين، نادرا ما يستقرون في القسطنطينية. ولم تكن تقام حفلات في البلاط لجذب هذه الأسر وترويضها، كما كانت الحال في فيرساي وفيينا. ولم يكن القصر أداة لممارسة السيطرة وتوزيع الرعاية. وكانت علاقات الوجهاء المحليين مع الحكومة المركزية تجري من خلال الحاكم الإقليمي، وليس الإمبراطور.

غثل أحد الاستثناءات لهذه القاعدة في عائلتين أتى بهما السلطان إلى العاصمة كرهائن وضيوف مكرمين في آن معا لضمان ولائهما. فبعد العام 1532، كان يقيم فرد أو اثنان من أفراد الأسرة الحاكمة للقرم - آل كراي خان Giray Khans - في القسطنطينية وبالقرب من ممتلكاتهم في تشالجا التي كانت جيدة للصيد. ونظرا إلى تمتع هذه الأسرة بمكانة التحدر من جنكيز خان، فقد كانت أول من يقدم الاحترامات للسلطان في الأعياد، وكان يقال إنها الأحق بالعرش إذا انقرضت الأسرة العثمانيين في العام 1783، فقد ظل أفراد الأسرة يعيشون في القسطنطينية، ولايزال بعضهم يعيشون فيها إلى اليوم.

قام أفراد الأسرة الهاشمية، حكام مكة الذين قبلوا السيادة العثمانية في العام 1517، بزيارة العاصمة لأول مرة لإعلان البيعة لسليمان القانوني في العام 1539، وزاروها ثانية في العام 1589 والعام 1677، وأجبر بعضهم على الإقامة هناك، مع أنهم في هذه المرحلة ربما كانوا يفضلون الإقامة في مدينة القاهرة الناطقة بالعربية. وظلت العلاقات بين الأسرتين الهاشمية والعثمانية تجمع بين الخوف والاحترام

<sup>(\*)</sup> تشالجا Catalca: منطقة ريفية في إسطنبول في تراقيا الشرقية بين بحر مرمرة والبحر الأسود. [المترجم].

والولاء والرشوة والتنافس والاحتياج المتبادل. وقع عداء بين الهاشميين والحاكم العثماني للحجاز على السيطرة على عوائد الحج والجمارك. واستاء بعض الهاشميين من الخضوع «لابن العبيد»، أي السلطان، لذلك أراد السلطان أن يبقي أفراد هذه الأسرة الخطرة تحت عينيه في القسطنطينية. وكان ذلك بداية التحول في العلاقة بين القسطنطينية ومكة الذي قُدِّر له أن يسيطر على غط حياة الهاشميين حتى نهاية الإمراطورية (31).

كانت أبهة السلطان وأسرته تستخدم لإبهار المدينة، فكان السلطان يذهب إلى المسجد في موكبه الرسمي في معظم أيام الجمع. وكانت نزهات السلطان على البسفور، لزيارة قصوره في بيشيكتاش وبليرباي Beulerbey التي بُنيت في أوائل القرن السابع عشر، أو عبر آسيا للصيد، توفر مزيدا من الفرص لاستعراض الأبهة. وفي القسطنطينية، كان الرجال والمراكب، وليس الخيول والمركبات، هي وسائل النقل الأساسية. وكان قارب الكياك kayik الضيق الأنيق ذو المقدمة المدببة الطويلة رمزا للمدينة، تماما كما كان الجندول رمزا للبندقية. كان أفراد من البستانجية الإمبراطوريين يجدفون عراكب الكياك الخاصة بالسلطان، فلم يكن البستانجية مميزة مكونة من سبعة أو ثمانية آلاف جندي، منفصلة عن بحرية وعسكرية مميزة مكونة من سبعة أو ثمانية آلاف جندي، منفصلة عن الانكشارية، وظيفتها حراسة السلطان والسيطرة على البسفور والقرن الذهبي وشواطئهما. وفي الليل، كانوا يسيرون بدوريات في ميناء القسطنطينية في زوارق لاعتقال المخالفين، وفي النهار تكون دورياتهم في ضواحي المدينة لمنع التجار الذين يتهربون من الجمارك.

كان ستة وعشرون من البستانجية، يرتدون طرابيش حمراء ذات شُرابات زرقاء وسراويل وقمصان بيضاء فضفاضة من الموصلين تكشف عن صدورهم وأذرعهم، يجدفون على مركب الكياك الإمبراطوري الذي كان طوله بين ثلاثين وأربعين مترا. يجلس السلطان في نهاية القارب محميا من الشمس والرياح ومستندا إلى وسائد في كشك من الخشب المُذَهّب المطعم بالعاج والأصداف والجواهر. وكان البستانجية يجدفون بقوة لدرجة أن القارب كان يخترق الماء كَسَهُم أطلق من قوس، حتى إن قاربه إبان القرن التاسع عشر كان يستطيع

أن يسبق مركبا بخاريا. وكان قارب السلطان تسبقه عادة ستة قوارب كياك تحمل مرافقيه.

وعلى صفحة الماء، كما على سطح الأرض، كان هناك حاجر صوت يحجب السلطان، وكان صعوده إلى القارب ونزوله منه ومرور قاربه يُحيى بوابل من طلقات المدافع المتمركزة على الشاطئ ومن البوارج الراسية في البسفور. ومع تبدد سحب الدخان الناتجة عن طلقات المدافع، كان البسانجية يبدأون في «النباح كالكلاب» حتى لا يسمعوا حديث السلطان مع قائدهم البستانجي باشا الذي كان يتشرف بتوجيه الدفة (32).

كانت الأبهة الإمبراطورية تفيض على شوارع القسطنطينية في أثناء الاحتفالات بختان أبناء السلطان أو زواج بناته. وكما هي الحال في السلاملك، كانت احتفالات السلطان في القسطنطينية أبعد في طابعها الجماهيري منها في الممالك الغربية. في التلاثين من يونيو 1530، بدأ سليمان القانوني في أوج قوته ومجده، الاحتفالات بختان أبنائه مصطفى ومحمد وسليم. نُصبت الخيام في أوسع فضاء مفتوح بالمدينة، وهو ساحة الألعاب الرومانية القديمة. كانت خيام السلطان المحمية من المطر بغطاء أخضر والمخاطة من الداخل بالزنبق والورد والقرنفل المطرز بالفضة والذهب وترفعها سوار مطلية بالذهب، عنزلة قصور من الحرير والقنب. وكان عرشه يوضع تحت مظلة من القماش الذهبي، حيث يجلس السلطان الذي كان حينئذ في الثانية والثلاثين من عمره، محاطا بوجهاء الإمبراطورية برئاسة الصدر الأعظم إبراهيم باشا، وحضور الأمراء الأسرى.

ففي المكان الذي كانت الإمبراطورة المستقبلية تيودورا تكشف فيه عن عورتها أمام حشود بيزنطية مهللة (\*) أخذ المشعوذون والمهرجون يُضْحِكون رعايا السلطان العثماني الأكثر احتشاما. وفي المكان الذي كانت فيه فرق من الزرق

<sup>(\*)</sup> تشير الصفة «المستقبلية» إلى أن تيودورا (من نحو العام 500 إلى 28 يونيو العام 548) في ذلك الوقت لم تكن قد أصبحت بعد إمبراطورة، ذلك أن الإمبراطورة الأقوى والأكثر تأثيرا في تاريخ بيزنطة كانت قبل أن تتزوج جوستينيان الأول، ابنية مروض دببة في سيرك، أكله دب، ما اضطرها هي وأخواتها إلى احتراف الدعارة، كما أنها عملت راقصة وممثلة في المسارح الشعبية حول البسفور، وكانت تمثل مسرحيات خليعة تتعرى فيها أمام الجمهور، ربا لذلك سنت تيودورا بعد أن أصبحت إمبراطورة قوانين توسع حقوق النساء وتمنع الدعارة القسرية، كما أغلقت المواخير، وأنشأت ديرا على الجانب الآسيوي من الدردنيل - «دير التوبة» - تستضيف فيه المومسات السابقات. [المترجم].

والخضر تتنافس في سباقات المركبات ذات العجلتين "\*، قاتل جنود السلطان بحارة في معركة تمثيلية. ومشى البهلوانات على حبال مشدودة من ناحية إلى مسلة تحتمس الثالث (1549 - 1503 قبل الميلاد) التي جلبت من مصر ونصبت هناك في عهد ثيوديسيوس الأول في العام 590، ومن ناحية أخرى إلى عمود حجري يعود إلى الفترة نفسها. وعُرضت على الجمهور الهدايا التي قدمها الوزراء والبهوات الأكراد والسفراء الأجانب إلى السلطان، مثل البلور والخزف الصيني والدمقس السوري والموصلين الهندي والعبيد من الحبشة والمجر، وألقى الشعراء قصائد دُبِّجت خصيصا للمناسبة.

على أن مظاهر الإسلام لم تُنسس كليا. وفي إحدى المسابقات العلمية القرآنية بين العلماء، مات أحدهم كمدا لأنه لم يستطع أن يأتي بالكلمات الصحيحة. وفي اليوم الثامن عشر، أي بأبناء السلطان من القصر القديم في قلب المدينة، وجرى ختانهم في القصر الذي بناه الصدر الأعظم إبراهيم باشا المطل على ساحة الألعاب (حاليا متحف الفن التركي والإسلامي). وفي الاحتفال، أعطى السلطان قفاطين للوزراء والعلماء. وأكل الجمهور ثيران مشوية، وأطلقت ثعالب وأبناء آوى وذئاب حية بين الحشود كشكل من الإثارة (33).

وفي العام 1582، كان ختان الأمير محمد بن مراد الثالث شأنا رسميا، خُطِّط قبل سنة من إقامته. وحُدِّدت للمسؤولين الكبار مهام احتفالية خاصة، فعُيِّن القائد العام للأناضول على سبيل المثال مشرفا على الشَربات (\*\*\*). وأعد زهاء ألف وخمسمائة طبق وصينية نحاسية للمآدب. وأعدت القصور المحيطة بساحة الألعاب لتكون مكانا للجلوس والمشاهدة للسفراء من سمرقند وفارس وجورجيا والمغرب والبندقية وبولندا والإمبراطورية الرومانية المقدسة، وكذلك سيدات القصر من وراء ستار.

<sup>(\*)</sup> أثبتت تيودورا قوتها وتأثيرها في هذا السباق الذي شهد أعمال شغب بين الحزبين السياسيين المتنافسين - «الـزرق» و«الخضر» - في يناير العام 532 وانتشرت الحرائق وعمت الفوضى المدينة وطالب الثوار بإمبراطور جديد، وبالفعل قرر الإمبراطور وحكومته الفرار، قبل أن تدخل تيودورا على مجلسهم وتحثهم على رفض الهروب والتصدي للثوار قائلة إن «الأرجوان الإمبراطوري هو أنبل كفن»، فعدل الإمبراطور والحضور عن قرار الفرار، وقاد جوستينيان حربا على الثوار انتصر فيها وقتل ثلاثين ألف ثائر في ساحة الألعاب واستتب له الحكم ثانية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان الشَّربات حتى عهد قريب إحدى المتع الأساسية في الريف المصري، وكان الناس يقدمونه في الأعياد والحفلات والأفراح، وكان جزءا من جهاز العروس، ويباع في الأعياد والموالد، حتى إنه اتخذ اسما للبنات. ربما نتج ذلك عن قرون الحكم العثماني، أيا كان اتجاه التأثير من تركيا إلى مصر أو العكس. [المترجم].

وفي الأول من يونيو انطلقت الاحتفالات بوصول السلطان. أهة تجديدان يكشفان عن انبثاق روح حضرية. مرت كل الطوائف الحرفية بالقسطنطينية في موكب من أمام عرش السلطان الذهبي، بمعدل طائفتين أو ثلاث في اليوم، إذ مرت من أمامــه عربات يجر الواحدة حصان واحد، تعرض مهـارات كل طائفة في حرفة معينة. عرضت إحدى العربات حماما من القرميد وفيه رجال بتنورات سوداء يؤدون الوضوء والتدليك. ومر طباخون يعرضون رؤوس خراف وثيران وأقدامها وهم ينادون «تعال فُخُذ يا عزيزي، كل ما عندنا، فطعامنا كله مدهن، كله ساخن، كله بالخل، كله بالثوم». ومر صناع القطران وهم يلقون الزفت والقطران على الحشود ويشـخصون حكاية «ألف خدعة مرحة من ذلك النوع». ومر مراقبو مستشـفيات المجانين وهم يقتادون مجانين ضاحكين وباكين مقيدين في سلاسل ذهبية وفضية. ومرت فرقة من مائة وخمسين صبيا وقد تغطوا بكسرات من الزجاج عكست أشعة شمس الصيف على المشاهدين لعرض مهارة صناع المرايا. كما أعدت ألعاب نارية ترمــز إلى المدن والكنائس والحيوانات الخرافية، مساعدة مهندس إنجليزي أسـير يدعى إدوارد ويب Edward Webbe. وقدم السلطان سلسلة من المآدب في المساء، إحداها للباشوات، والتالية للعلماء، والثالثة لقواته. وفي كل مساء، كان يجرى تحضير ألف طبق من البيلاو (\*) وعشرين ثورا مشويا لأهل القسطنطينية.

شارك اليهود والمسيحيون في الاحتفالات على نحو مهين. فكان البطاركة اليونانيون والأرمن، فضلا عن المفتي والدراويش، ينحنون للسلطان ويباركونه بالكلمات: «أدام الله السعادة على السلطان!» وأجريت معركة تمثيلية في ساحة الألعاب بين المسلمين والمسيحيين، وبالطبع انتصر المسلمون وانتزعوا قلعة المسيحيين التي خرج منها أربعة خنازير، في إشارة ازدرائية إلى أكل المسيحيين للحم الخنزير (\*\*\*). وأُمْتِع العامة

<sup>(\*)</sup> البيلاو pilav: طبق تركي يطبخ فيه الأرز في مرق متبل، وفي بعض الحالات يضاف إليه بصل مطبوخ مبشور وتشكيلة كبيرة من التوابل، وبناء على البيئة يضاف إليه اللحم أو السمك أو الخضراوات أو الفواكه المجففة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> على الجانب الآخر من البحر الأبيض المتوسط ومن طرفي الحرب الدينية المتواصلة، كانت تقام في إسبانيا عروض تمثيلية طقوسية تصوّر انتصار المسيحيين على المسلمين. من ذلك أنه قدم في سرقسطة على شرف الملك فيليب الثاني وحاشيته في العام 1585 عرضا مسرحيا خاصا من «الأندلسيين والمسيحيين»، أدى فيه صيادون مورسكيون دور أندلسيين يدافعون عن حصن بُني خصيصا لهذا العرض، فيما يقتحمه المسيحيون ويدمرونه، قبل أن يأسروا المدافعين ويسوقوهم في موكب مظفر إلى قصر الدوق المحلي. وفي العصور الوسطى المتأخرة، كانت المدن والقرى الإسبانية تنظم مواكب ورقصات مهرجانية تعرف باسم «الأندلسيين والمسيحيين»، كان المسيحيون المحليون فيها يلبسون زي أندلسيين يهزمهم المسيحيون بانتصارهم بتحطيم دمى النبي محمد أو إغراق مقلًد أو ممثل له في البر المحلية. [المترجم].

بمسرحيات كوميدية ورقصات يهودية. وأدى مائة يوناني من غَلَطَة بسترات حمراء وقبعات فريغية (\*\*) رابطين أجراسا في سيقانهم، رقصات خليعة من الإسكندرية. انسحق بعض المسيحيين (وليس اليهود) أمام المناسبة، أو وفقا لمصدر مسيحي، أمام عروض المال، لدرجة أنهم كانوا يرفعون إبهامهم، في إشارة إلى استعدادهم إلى اعتناق الإسلام. وكان هؤلاء يُحمَلون فورا إلى القصر ليجري ختانهم.

أما الأمير محمد، الذي أصبح لاحقا السلطان محمد الثالث، المدثر بالأطلس القرمزي والقماش الأبيض المطرز، وريش البلشون في عمامته، وياقوتة حمراء في أذنه اليمنى، فقد جرى ختانه في السابع من يوليو. وأرسلت القلفة (\*\*) على طبق من ذهب إلى أم الأمير، وأرسلت إلى جدته السكين التي قطعت بها. وكوفئ الشخص الذي أجرى ختان الأمير بثلاثة آلاف قطعة ذهبية، وطاسة وإبريق ذهبيين، وثلاثين ثوب قماش وعباءات تشريفية، وزُوّج بعد ذلك من إحدى بنات السلطان. ثم عاد السلطان أخيرا إلى القصر في الثاني والعشرين من يوليو. دامت الاحتفالات طويلا جدا - خمسة وخمسين يوما - لدرجة أنها تسببت في تأخير بداية موسم الحملات العسكرية (34). ربما كانت القسطنطينية «كابوا» أخرى (\*\*\*\*)، وهي المدينة التي ألهت مباهجها جيش هانيبال عن الهجوم على روما.

كان من بين الزينات الغريبة التي تعرض في مهرجانات المدينة، النخيل التركي التقليدي الاصطناعي المصنوع من حبال وشموع. كان هذا النخيل المزيّن بالأحجار الكريمة والفاكهة والزهو والمرايا، يعد رمزا للرجولة والخصوبة، وكان طول النخلة الواحدة يصل أحيانا إلى اثنين وعشرين مترا. وعلى مدار أسبوع قبل الختان في العام 1582 حُملت خمس نخلات كبيرة وثلاثائة وستين نخلة صغيرة ومتوسطة الحجم

<sup>(\*)</sup> فريغيا Phrygia: إقليم قديم في الوسط الغربي للأناضول، استوطنه شعب أطلق عليهم اليونانيون اسم «الفريغين»، حكموا آسيا الصغرى بعد انهيار الإمبراطورية الحثية إبان القرن الثالث عشر قبل الميلاد حتى انهيارهم وصعود ليديا إبان القرن السابع قبل الميلاد. [المترجم].

<sup>( \* \* )</sup> القُلْفَة: هي جلدة الذكر التي تقطع في الختان. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> كابوا Capua: مدينة في كامبانيا بجنوب إيطاليا، استولى عليها وغيرها جيش قرطاج بقيادة هانيبال بعد هزية جيش الجمهورية الرومانية في معركة كاناي Cannae في العام 216 قبل الميلاد، يقال إن حياتها المترفة ضيّعت بأس هانيبال وجيشه وأوهنت روحهم المعنوية، حتى إنهم لم يحققوا بعدها انتصارا، وانتزعها الرومان منهم ثانية، لذلك اعتبر بعض المؤرخين سكنى هانيبال وجيشه لكابوا بمنزلة «كاناي» أخرى، لكن المهزوم فيها كان هانيبال وجيشه لكابوا بمنزلة «كاناي» أخرى، لكن المهزوم فيها كان هانيبال وجيشه. [المترجم].

من هذا النوع في مواكب بالمدينة. وفي الشوارع الضيقة جدا، كان الأمر يستلزم هدم بعض البيوت لمرور الموكب بالنخيل، ذلك أن العظمة الإمبراطورية كانت لها الأسبقية على أبنية المدينة (35).

كان استعراض العظمة في زفاف بنات السلطان أهم من الزفاف نفسه. في زفاف الأميرة فاطمة ابنة السنوات الخمس (\*)، في العام 1709، حُملت هدايا العريس التي كانت عبارة عن صناديق من الجواهر ومصاحف وأحذية مرصعة باللؤلؤ ونخلتين من الفضة وخمسة عشر كيسا من الذهب ومائة وعشرين صينية من الحلويات، في موكب رسمي في المدينة إلى القصر. وداخل القصر، عُرِض جهاز العروس على الوزراء الذين قاموا بدورهم بإضافة هدايا أخرى. ثم حُمِّل جهاز العروس على خمسة وخمسين بغلا، برفقة أغلب الأسرة الإمبراطورية بملابسهم الرسمية، إلى قصر الأميرة الجديد في أيوب، وسط حشود مهللة. أما العروس نفسها، فقد نقلت إلى قصرها في موكب مكون من 31 مركبة.

وعلى مدار الأيام التالية، شهدت المدينة ألعابا نارية ومشعوذين ومسابقات مصارعة ومعارك تمثيلية جر الجنود فيها بارجة حربية خلال شوارع المدينة. بيد أن مجد السلطان الذي عُرض في شوارع القسطنطينية لم يتجل في ساحات المعارك الأوروبية (كانت جيوشه قد تكبدت هزائم متكررة من الجيوش النمساوية منذ فشل حصار فيينا في العام 1683) (\*\*\*). وعلى أي حال، فإن هذا الزواج لم يكتمل، إذ قبل أن تصل العروس سن البلوغ كان العريس قد قُتِل في هزمة عثمانية أخرى (66).

<sup>(\*)</sup> سيتضح في نهاية الفقرة التالية أن الزواج لم يكن يتم قبل أن تصل العروس سن البلوغ، إذ يبدو أن هذه الاحتفالات كانت شكلا من الخطبة المبكرة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بعد حصار لشهرين لمدينة فيينا، وقعت «معركة فيينا» في 11 و12 سبتمبر 1683 بالقرب من فيينا بين الجيش التركي وجيش الحلف المقدس الأوروبي المكوّن من الإمبراطورية الرومانية المقدسة ومملكة بولندا - ليتوانيا والنمسا الهابسبرغية، قاد الجيش التركي فيها الصدر الأعظم قرة مصطفى باشا الذي أقنع السلطان محمد الرابع بضرورة التحرك لإيقاف خروقات القوات الهابسبرغية على الحدود، وانتصر فيها الحلف المقدس، وكانت تأكيدا لصعود آل هابسبرغ على الإمبراطورية الرومانية المقدسة وأوروبا الوسطى من جانب، وتراجع الإمبراطورية العثمانية من جانب آخر، وأطلقت «الحرب التركية» الكبرى التي استمرت خمسة عشر عاما. استعصت فيينا من قبل على سليمان القانوني نفسه الذي حاصرها في العام 1526. [المترجم].

وفي العام 1720، جرى ختان أربعة من أبناء السلطان وتزويج اثنتين من بنات أخواته. صُنِعت أربع نخلات بطول تسعة أمتار، وأربعون نخلة صغيرة لكل أمير. تواصلت الاحتفالات في ساحة أوكميدان Okmeydan خارج أسوار المدينة بالقرب من غَلَطَة، خمسة عشر يوما وليلة، وخُتِّن خمسة آلاف صبي آخر في أثناء الاحتفالات. وكانت مواكب من الطوائف تمر أمام السلطان الجالس في كشك الألاي الاحتفالات. وكانت مواكب من الطوائف تمر أمام السلطان الجالس في كشك الألاي مشاهدة ما يحدث خارج القصر. وجُرَّت عربات على حبال مشدودة بين سواري السفن الراسية في البسفور (37).

ألم المسلطان، فكانت تعلن عن ولادة طفل للسلطان، فكانت المدافع المثبتة في السور البحري للقصر تطلق دفعات من سبع طلقات للولد وثلاثا للبنت، لخمس مرات على مدار أربع وعشرين ساعة، وتُنشر فرمانات تعلن الخبر على بقية الإمبراطورية، وتُستَّير مواكب ترافق مهدا وغطاء مهد مزيّنين خلال شوارع المدينة إلى القصر الإمبراطوري. وفي القصر، كانت غرفة نوم الأم تكتظ بزوجات كبار المسؤولين في الإمبراطورية اللاتي كن يقفن احتراما للمهد حين يصل إلى القصر.

كانت السـماء ليلا هي الأخرى تعكس عظمة السلطان. فمن أجل الإعلان عن حفـلات الزفاف والختان للأسرة الحاكمة والأعيـاد الدينية مثل مولد النبي كانت السـفن والمسـاجد والقصور تنار بمصابيح صغيرة. وكانت رسائل مضيئة تعلق بين المآذن مكتوبا عليها: «عاش ملكنا ألف سنة!» وكانت مراكب معلقة عليها فوانيس ورقية حمراء وزرقاء وخضراء تجوب البسفور والقرن الذهبي مثل يراعات في بحر من النار (\*\*). حين شـاهد هانز كريستيان أندرسن Andersen من النار عبي أنوار الزينة في مولد النبي في العام 1841، شعر بأنه دخل في إحدى حكاياته (\*\*\*)؛ «فكل شيء يبدو كأنه محاط باللهب... كل شيء مغلف بضوء سحري» (38).

<sup>(\*)</sup> البراعة أو الحُباحب: خنفساء مضيئة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> هانز كريستيان أندرسن Hans Christian Andersen: شاعر وكاتب مسرحي وروائي وكاتب أدب رحلات دغاركي. [المترجم].

كانت السفارات وسيلة مكنت السلطان والملوك الأجانب من استعراض قوتهم وثرائهم أمام أهالي القسطنطينية. كانت المدينة إحدى العواصم الديبلوماسية العالمية، وكان السفير الموفد إلى القسطنطينية ملزما بأن يجلب معه أسرة أميرية. وفي ذلك كتب سفير البندقية في 1583: «من المؤكد أنه لو كانت الأبهة ضرورية في بلاطات الأمراء الآخرين، فإنها في القسطنطينية كانت ضرورية جدا». كانت هذه الأبهة يشاهدها الناس والسلطان وتدخل البهجة على قلوبهم. من ذلك أنه في العام 1575، كتب فيليب دو فرنس كاناي وهو في طريقه إلى قصر توبكابي بين حاشيته كسفير لفرنسا: «كانت ضفة البسفور تغص بالناس، وكذلك الأسوار وأسقف البيوت كان يعلوها الكثير من المتفرجين، في احتشاد للناس في وقت واحد لم أر حجمه في حياتي يعلوها الكثير من المتفرجين، في احتشاد للناس في وقت واحد لم أر حجمه في حياتي قط». ووصل هير فون كوفشتاين احتشاد للناس الحكومة حرسا رافقني بفخامة خلال في العام 1628، وكتب عن وصوله «أرسلت الحكومة حرسا رافقني بفخامة خلال المدينة التي غصت كل نوافذها وشوارعها بمتفرجين لا تحصى أعدادهم». وكانت الحشود حادة الملاحظة تلاحظ أي تجديد في عدد المسؤولين المرافقين أو ملابسهم (69).

كان خروج السلطان إلى إدرنة أو في حملة عسكرية أو عودته منها يوفر فرصا أخرى للاستعراض. من ذلك أن أوليا جلبي شاهد حشودا هاذية خرجت للترحيب علاد الرابع في العام 1638 حين عاد من إعادة فتح بغداد، إذ احتشد الناس فوق الأسقف وفي النوافذ وهم يهتفون: «بوركت يا فاتح! عود أحمد يا مراد! نصرا مؤزرا!» وأخذت سفن كثيرة تطلق النار تحية للسلطان حتى بدا البحر كأنه يحترق. تقدم السلطان إلى القصر في خيلاء المنتصر، واضعا على رأسه عمامة فارسية في إشارة إلى انتصاره على الجيوش الفارسية، يليه قادتهم مكبلين في الأغلال، «كأسد أمسك فريسته». وفي القصر، تلقى مراد الرابع تهاني بلاطه وهو جالس على عرش من الذهب كُتبت عليه أبيات الشعر التالية:

أنت القطب الذي يتجه إليه العالم.

يرتعش العالم أمامك مثل الإبرة في البوصلة.

إنه لا يرتعد خوفا من الإبادة،

وإنما رغبة في أن يقدم نفسه أضحية أمام عرش قوتك.

وانتهت الأيام السبعة للاحتفال حين ذهب السلطان للصلاة في أيوب.

وفي العام 1671 كتب السفير الفرنسي مركيز دي نوينتيل المرنة يرافقه الحرس وصفا لخروج السلطان محمد الرابع من القسطنطينية إلى إدرنة يرافقه الحرس والوزراء، متلألئين بالجواهر والمخمل والشيلان المطرزة. يذكر نوينتيل نفسه وهو في وسط بعثته أنه سفير لويس الرابع عشر وأن ملك الشمس لا يعبأ بالمنافسين (\*) ويستخدم دفاعات الحاشية الفرنسية: «إذا كانت هذه المراسم تنطوي على شيء من العظمة، فلا بد أن يحترس المرء من أن ينسحق أمامها... ويتمثل العلاج الحقيقي لتجنب الانسحاق في التفكير في عظمة أسرة الملك... فلو أراد جلالته أن يجاريه في ذلك، لأمكنه عنتهى السهولة إنتاج أبدع المشاهد والعروض في هذه المناطق وفي بقية المشرق». تُرى هل السفير يفرط في توكيد الذات؟

ونتيجة لهذه الطقوس الروتينية، ممثلة في حفلات الزفاف والختان الإمبراطورية وأنوار الزينة والسفارات والسلاملك، كانت القسطنطينية تشهد عروضا عامة أكثر مما كانت تشهده العواصم الأخرى. وإلى جانب الفخامة الخفية للحريم والجمال الواضح للمكان وأفق المدينة، جعلت هذه المواكب العظمة الإمبراطورية جزءا من صورة القسطنطينية في العالم الخارجي.

كما أنتجت هذه المواكب عشق المدينة للأبهة والعظمة الذي غدا أحد معالمها حتى القرن العشرين. وكما كانت الحال مع سكان فيينا قبل العام 1918 وسكان لندن قبل العام 1960، كان سكان القسطنطينية إمبرياليين بالفطرة (\*\*\*). إذ شكًل الوعي بالإمبراطورية عقولهم، تماما كما شكّلت حقائق الإمبراطورية حياتهم المادية. ألم يقل الرحالة الذين زاروا كل مدن العالم إنهم لم يروا مدينة مثلها؟ ألم يصفها الكتاب بأنها «موضع حسد ملوك العالم»؟ ألم يكن مقدّرا لها أن تزدهر «حتى آخر الزمان»؟ في أوائل القرن الثامن عشر، كتب الشاعر العثماني نديم Nedim في مديح المدينة:

<sup>(\*)</sup> ملك الشمس أو الملك الشمس: أحد ألقاب لويس الرابع عشر. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> الإمبريالية Imperialism، معنى التوسع الإقليمي وبناء الإمبراطوريات، تعني إقامة علاقة اقتصادية وثقافية وإقليمية غير متكافئة بين الدول، وفي الأغلب من خلال التوسع العسكري والهيمنة والإخضاع، وتقوم على استغلال الشعوب التابعة لإثراء المراكز الاستعمارية، بدأت في شكلها الحديث في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، مع تكوين الإمبراطوريات الأوروبية فيما وراء البحار، وانتهت في شكلها السافر مع تصفية الاستعمارية الربع الثالث من القرن العشرين، وإن كانت العلاقات الإمبريالية الاستغلالية لاتزال قائمة بين المراكز الاستعمارية السابقة وتوابعها. [المترجم].

1924 - 1944 pileti ilatibi adbirah filikih mil

أنت يا مدينة إسطنبول لا نظير لكِ ولا ثَمن! أضحي بكل بلاد فارس فداء لِصَجَر واحد من حجارتكِ!

وحتى إبان القرن التاسع عشر بعد أن تكبدت الإمبراطورية العثمانية هزائم متكررة، ونظرا إلى أن الصين لم «تأتِ إلى القسطنطينية»، بمعنى أنها لم ترسل سفارة إليها، لم يكن العثمانيون يصدقون أن الصين كانت إمبراطورية حقا (40). فربما ظن أهل فيينا أن مدينتهم هي المدينة الإمبراطورية الحقيقية الوحيدة التي تستحق أن تكون عاصمة أوروبا، وربما ادعى أهل أصفهان - عاصمة بلاد فارس حينذاك - أن مدينتهم «نصف العالم». لكن أهل القسطنطينية - في المقابل - كانوا على يقين من أن مدينتهم هي مركز الكون.

## الحريم والحمّامات

والله ثم والله إن فراقك يؤجج في نارا لا ينطفى لهيبها. خُرَّم سلطان إلى زوجها سليمان القانوني، في نحو العام 1535(\*\*)

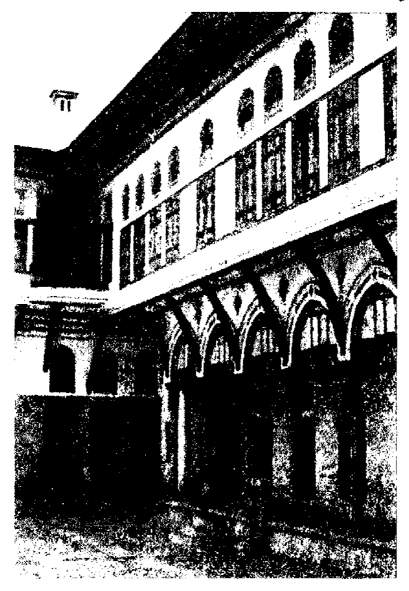
صدقني يا باشا! ليست العبرة بشيب اللحية أو سوادها، فالسياسة الجيدة لا تنشأ عن عمر الرجل، بل عن ذكائه. تورهان والدة محمد الرابع إلى باشا كان يزهو بعمره وحكمته، في نحو العام 1655.

على مدى قرون، ظلت الأمهات في القوقاز يغنين لبناتهن الرضيعات أغنية تبدأ بالكلمات «متعك الله بالعيش بين الماس والأبهة زوجة للسلطان». وكانت بعض البنات بسبب توقهن إلى تحقيق هذه الأمنية يعرضن أنفسهن بلا ثمن على تجار الرقيق الزائرين(1). كانت أعينهن على الحريم الإمبراطوري في القسطنطينية. تعني كلمة حريم «الحرم المقددس»، وتعني

«كان الحريم ماكينة لإعادة إنتاج العائلة، حتى ضد إرادة السلطان»

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

بالاشتقاق أجنحة النساء. وكان الحريم الإمبراطوري يشير إلى الأجنحة المحرمة للنساء والخصيان eunuchs، التي أثرت في الحياة العامة في القسطنطينية، فضلا على الحياة الخاصة للسلطان.



فساء المحظيات بالحريم الإمبراطبوري. يعد الحريم الإمبراطبوري واحدا من الأماكن القليلية التبي بقيت فيها عبمارة عثمانية من القرن السبابع عشر من الخشب والقضبان والتوافيذ البارزة. يطل على هذا الفناء الجناح الذي كان الأمراء الإمبراطوريون يوضعون فيه قيد الإقامة الجبرية، و«المشي الذهبي» بن مقصورة البردة الشريفة وفناء السلطانة الوالدة.

الضاحكة» أو «الباسمة»، ويعني الاسم خاصكي سلطان «والدة ولي العهد»، وتُعرَف في المصادر العربية باسم خُرَّم أو حُرَّم أو حُرَّم أو كرَّم أو كراني بيعت للقصر وتزوجها السلطان القانوني ووقع في غرامها وخضع لتأثيرها، ارتبط السمها بأحداث أو مؤامرات شهيرة من أهمها قتل السلطان لسدره الأعظم ورفيق من أهمها قتل السلطان لسدره الأعظم ورفيق صباه إبراهيم باشا . [المترجم].

كان القصد من وجود الحريم هو إشباع رغبات السلطان ولأغراض التناسل من أجل مصلحة العائلة. تبين حرب الخلافة الإسبانية (\*) وحرب الخلافة النمساوية (\*\*) النتائج الكارثية التي تتكبدها العائلة الحاكمة التي تفتقر إلى وريث ذكر. كيف عملت العائلة على ضمان بقائها البيولوجي عبر سلسلة الذكور؟ في بعض الأحيان، اتبع السلطين الأوائل التقاليد الأسرية الشائعة بالزواج من أميرات من العائلات الحاكمة المسيحية أو المسلمة المجاورة، لكن هذه الزيجات كانت تحدث لأسباب سياسية، وليست بيولوجية، أي بغرض تقوية التحالف مع دولة ما، وليس بغرض إنجاب وريث. وربا لم يكن السلطان ينام مع هؤلاء الزوجات مطلقا لتجنب الإنجاب منهن. وبعد العام 1500، أصبح السلطان قويا لدرجة تغنيه عن الحاجة إلى التحالفات العائلية التي يحتاج إليها الملوك الأقل شأنا (على رغم توافر مرشحات الملاغية كراي حكام القرم السابقين وعائلة أشراف مكة). وكان بايزيد الثاني (1481-1512) آخر السلاطين الذين أتموا زيجة عائلية مع أميرة من عائلة ذو القادر التركية الأناضولية.

آثـرت العائلـة العثمانية أكثر من أي عائلة أن تتناسـل باتخـاذ المحظيات مع الجواري Concubinage. كان السبب الأساسي وراء ذلك الاختيار هو الرغبة نفسها في السـيطرة التي دفعت هذه العائلة إلى اتخاذ عبيد الانكشـارية حرسـا لها. فلم يكن لدى المجموعتين- الجواري وعبيد الانكشـارية - أقارب طموحون أو طماعون

<sup>(\*)</sup> حـرب الخلافة الإسبانية (1701-1714): حرب بدأت مع موت كارلوس الثاني ملك إسبانيا وآخر ملوك الفرع الإسباني لسلالة هابسبرغ الذي لم ينجب أبناء، فأورث كامل مملكته إلى فيليب دوق أنجو حفيد أخته غير الشقيقة ماريا تريزا - إليزابيث ملكة فرنسا - من الملك الفرنسي لويس الرابع عشر، الذي أصبح ملك إسبانيا باسم فيليب الخامس. أصبحت أسرة البوربون بذلك تحكم إسبانيا وفرنسا، فضلا على أن فيليب كان الوريث الشرعي لعرش فرنسا نفسها. طالب الإمبراطور الروماني المقدس ليوبولد الأول بالعرش الإسباني، وخافت القوى الأوروبية الأخرى، على رأسها بريطانيا والجمهورية الهولندية والبرتغال ودوقية سافوي، من توسع النفوذ الفرنسي، فاتحدت في حربها ضد مملكتي البوربون، وامتدت العرب من الـتراب الأوروبي إلى العالم الجديد، وانتهت بتوقيع معاهدة أوتريخت في العام 1713 المورسية القرت فيليب الخامس ملكا على إسبانيا، لكن مع استبعاده من خلافة العرش الفرنسي، للحيلولة دون الاتحاد المستقبلي بين مملكتي إسبانيا وفرنسا، وبسببها انتقلت معظم ممتلكات إسبانيا في إيطاليا وهولندا إلى النمسا، وتضعضعت الهيمنة الفرنسية على القارة الأوروبية. [المترجم].

<sup>( ﴿ ﴿</sup> وَهِ الْخَلَافَةُ النَّمَسَاوِيةُ (1740-1748): حرب بدأت عوت شارلز الخامس الهابسبرغي ملك النمسا وجلوس البنت عن ممتلكاته، إذ تذرعت بروسيا وفرنسا بالقانون الصالي Salic Law الذي لا يجيز وراثة العـرش في النساء للانقضاض على ممتلكات النمساء وانضمت إنجلترا والجمهورية الهولندية، العدوان التقليديان لفرنساء إلى صف النمساء وامتدت الحرب من أوروبا إلى أمريكا الشـمالية والهند، وانتهت بتوقيع معاهدة إكس لا شابيل Aix la Chapelle التي ثبتت ماريا أرشدوقة للنمسا وملكة للمجر وأعطت صقلية لبروسيا. [المترجم].

في العاصمة. وكان أفرادها- نظريا- معتمدين كليا على السلطان. وكانت السيطرة على على المحظيات من جواري القصر من أجل مصلحة العائلة أسهل من السيطرة على الحرائر المسلمات اللاتي يتمتعن بحقوق قانونية حددتها الشريعة. وكانت محظية التناسل بعد أن تنجب ابنا واحدا، لا يمسها السلطان، ما وفر لكل ابن دعم أم مكرسة له وحده (\*\*).

كانت الرغبة سببا آخر من أسباب اتساع حجم الحريم، ذلك أن معظم السلاطين كانوا يرغبون في تنوع شريكات الجنس. وتعد العشيقات الملكيات في فرنسا سابقا وفي إنجلترا إلى اليوم، أمثلة للارتباكات الناتجة عن الغراميات العائلية داخل النخب الحاكمة. وكانت المحظيات من الجواري اللائي كن يخترن بناءً على عافيتهن وجمالهن وليس نسبهن، تشبعن رغبات السلطان بلا عواقب مدمرة.

كانت البيولوجيا السبب الثالث لنظام الحريم، ذلك أن أبناء المحظيات - على خلاف أبناء العشيقات المتزوجات (\*\*\*) كانوا يزيدون الاحتياطي العائلي. فعدد المحظيات كان يضمن دائما وجود وريث ذكر، ما جعل السلطان يحرص على النوم مع مزيد ومزيد من الجواري لكي يزداد نسله. لم تقع حرب خلافة عثمانية، كما كان يمكن أن يحدث لو أن العائلة كانت تتزوج بغرض النسب وليس التناسل. لكل هذه الأسباب، كان السلطان بالوعي وباتباع التقليد الأسري، يقتصر على الجواري ضمن جدران الحريم (2).

غير أن أعظم السلاطين - سليمان القانوني - أظهر تحديا لقواعد القصر، ففي بداية عهده كان سليمان «الشهواني جدا» يتردد كثيرا على «قصر الحريم»، وهو أول قصر بناه محمد الثاني في وسط القسطنطينية، وهناك كان «يختلي بالحريم»، بيد أنه بحلول العام 1524، شند عن أسلافه بأن آثر النواج الأحادي من امرأة تدعى خُرَم. كان السلطان يغيب كثيرا عن المدينة في حروبه، وفي أثنائها تبادل رسائل

<sup>(\*)</sup> ثمة سبب آخر لتفضيل الجواري على الزوجات، إذ يقال إن السلطان بايزيد الأول عندما هزمه تيمورلنك وأسره مع حريه ومنهم زوجته الصربية ماريا دسيينا في العام 1402، أجبر تيمور ماريا على أن تخدم الحضور في حفل انتصاره وهي عارية تماما على مرأى من زوجها المكبل، ويقال إن السلطان الأسير مات بسببها كمدا، لذلك كان قرار الأسرة العثمانية ألا يتخذ السلاطين من جواريهم زوجات، وظل هذا التقليد إلى أن كسره سليمان القانوني بزواجه من جاريته خُرْم. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> العشيقة في البلاطات الغربية التي يذكرها المؤلف كان يمكن أن تكون غير متزوجة أو متزوجة، طبعا من غير الملك. [المترجم].

شعرية معها. تكشف هذه الرسائل أن السلطان الذي كان مثالا للقوة الإمبراطورية ورعبا لجيرانه، كان تقيا ووديعا ومخلصا لزوجته.

كان الحريم مدينة محرمة، فمن الصعب التحقق من الحقائق حول حياة نزيلاته قبل التحاقهن به. فكما كان يحدث مع الخدم في البيوت الريفية الإنجليزية الكبيرة، كانت النساء لدى التحاقهن بالقصر يعطين أسماء جديدة، في إشارة إلى القطيعة مع هوياتهن السابقة. كانت الأسماء في معظمها فارسية، مثل مهرماه القطيعة مع هوياتهن السابقة. كانت الأسماء في معظمها فارسية، مثل مهرماه Mihrimah وماهبيكير Mahpeyker وشويكار Shevkiyar، وحتى لا تُنسى أسماؤهن، كانت تعلق على صدور النزيلات الجديدات. ربا كان اسم خُرَّم بالمولد أليكساندرا ليسوفسكا Alexandra Lisowska، وكانت ابنة كاهن أرثوذكسي من أليكساندرا ليسوفسكا Alexandra Lisowska، وقد سُبيت في إحدى غارات السبي أصل أوكراني عاش بالقرب من لفيف ببولندا (\*\*). وقد سُبيت في إحدى غارات السبي على أيدي خانية تتر القرم المجاورة. وخُرَّم، التي تعني «الضاحكة»، عَكْنت سريعا من التخلص من منافستها الأساسية.

فبعد أن انجذب سليمان إلى خُرَّم مباشرة، دخلت الشركسية ماه دوران أم ابن السلطان الأكبر مصطفى في مشاجرة مع خُرَّم وخمشت وجهها ووصفتها بـ«الخائنة» و«ذات اللحم الوسـخ». وحين استدعى سليمان خُرَّم بعد هذه المشاجرة، رفضت المجيء قائلة إنها «لحم وسخ» وغير جديرة بعطف السلطان. وأخيرا، سأل السلطان ماه دوران عن صحـة قصة عراكهما. ووفقا لتقرير بندقي، «أجابـت بأن القصة حقيقية، وأنها فعلت فيها [خُرَّم] أقل مما تسـتحق. إنها تظن أن كل النساء يجب أن يذعن لها ويعترفن بها سيدة للقصر منذ أن كانت في خدمة صاحب الجلالة لأول مرة». طُردت ماه دوران وماتت منسية في بورصة في العام 1581(3).

أما خُرَّم فقد أصبحت مركز قوة في القصر. بعد سنوات كتب سفير البندقية: «لم يسبق في تاريخ البيت العثماني أنّ امرأة تمتعت بكل هذه السلطة. يقال إنها مقبولة ومتواضعة وإنها تعرف رغبات السلطان جيدا». وفي نحو العام 1534، ربما من خلال التهديد بحجب وصالها عنه، أقنعت السلطان بمنحها شرف الزواج الذي لم تكن إحداهن تطمح إليه في خيالها.

<sup>(\*)</sup> لفيــف Lvov أو Lviv (أو لويــو أو لفــوف): مدينــة تقع حاليا في أوكرانيا وتشــكل أحد أهــم المراكز الثقافية والاقتصادية في أوروبا الشرقية. [المترجم].

وكما كانت الحال في بلاط هنري الثامن أو لويس الرابع عشر، كان امتلاك مكان الإقامة الصحيح إحدى الوسائل الأساسية للاحتفاظ بحظوة السلطان وإظهار تلك الحظوة. وبعد أن شب حريق في القصر القديم، انتقلت خُرَّم إلى القصر الإمبراطوري الجديد عينه بالقرب من زوجها. وصفت وصيفة سابقة بالقصر جناح خُرَّم على النحو التالي:

تقع سراي Seraglio السلطانة في نفس [مُجمّع] عظيم الترك، وفيه يستطيع أن ينتقل عبر غرف سرية من سراي إلى أخرى. لا أحد يدخل قصر السلطانة غير عظيم الترك والخصيان وشخص آخر يدعى كتخدا وهو وكيل السلطانة الذي يدخل القصر ويخرج منه حينما يريد ... وغرف السلطانة سواء في الأبهة، فضلا على قاعات الصلاة والحمّامات والحدائق وغيرها من وسائل الراحة (4).

كان قـصر خُرَّم نـواة لما أصبح لاحقا إحدى أقوى المؤسسات في المدينة، وهي الحريم الإمبراطوري.

يعد العشق بين سليمان وخُرَّم إحدى العلاقات النادرة بين زوج وزوجة في القسطنطينية، إذ سُجلت بكلماتهما. كان للعائلة العثمانية إرث من الشعر. من ذلك أن بايزيد وجم Cem بينما كانا يتنافسان على العرش، كانا يتراسلان بالشعر. وقد مارس سليمان القانوني الكتابة باسم «محبي» Muhibbi. يقول المؤرخ الأجنبي الأول للشعر العثماني إدوارد غب Edward Gibb: «لا تتمثل السمة الأساسية لقصائده، كما هي الحال مع الكثير من معاصريه، في أناقمة أنفاظه فقط، بل في صدق مشاعره الواضح الذي يذهلنا بأقوى ما يكون عندما نقرأ تلك الأشعار بمسحة التواضع الرصين الساكنة فيها». يكتب سليمان عن غرور القوة الدنيوية وعن ملذات الفقر وعن الخمر (ربما يكون مجازا لحب الله). لقد أذل السلطان اعتلال صحته الدائم الذي جعل وجهه «في لون سيئ جدا» (لدرجة أنه أحيانا كان يضع أحمر على وجهه لخداع السفراء الأجانب). يقول في أشهر أشعاره:

ليس على وجه الأرض إلا طالبا للثراء وللهناء ولا هناء إلا في برهة من عافية فما يدعوه الناس ملكا ليس إلا صراعا دنيويا وحربا مستمرة وعبادة الله هي التاج الأسمى والمنزلة الأسعد كثير من قصائد سليمان موجهة إلى خُرَّم. فلا رغبة له في ثراء ولا عروش، مادام أنه يرفل في السعادة اللانهائية بكونه عبدا في قصرها. «تعاملينني برفق أحيانا، وتعذبينني في أحيان أخرى. حبيبتي، أيا كانت معاملتك، فسوف أتقبلها دامًا». إنه سلطان العشق، بالتعبير المفضل له، الذي كانت الدموع المنهمرة على وجنتيه هي جنوده وفيالقه. ومن أجل التعبير عن عشقه جاب السلطان الطبيعة وإمبراطوريته بحثا عن المجازات metaphors. فهي خُرَّم التي قال فيها:

يا حديقتي، يا سكري الحلو، يا كنزي، ويا حبي الذي ما اهتممت بأحد في هذه الدنيا سواه. يا عزيز مصري ويوسفي (\*)، يا كل شيء لي، يا مليكة قلبي. يا اسطنبولي وقرماني وأرض أناضولي يا بدخشاني وقبجاكي وبغدادي وخراساني يا بدخشاني وقبجاكي وبغدادي وخراساني يا حبي ذات الشعر الأسود، والحاجبين المعقوصين، والعينين الطافحتين بالغواية أنا إن مت فأنت قاتلتي، أيتها المرأة القاسية الجاحدة (5)

لا تقلّ رسائل خُرَّم شوقا عن كتابات حبيبها، وإن كانت قد أملتها على موظف الحريم (\*\*)، وفيها تصفه بأنه «البهاء الذي سرق قلبها» و«أفق البهجة» و«أملي في العالمين»: «آه لو كان اليوم في قربك ألف [يوم]!» والشعرة الواحدة في شاربه تساوي أكثر من خمسة آلاف أو مليون فلورين. وتطلب منه «الشفقة على وحدتها وفراقها عن سيد العوالم ... لو كانت البحار مدادا وهذه الأشجار أقلاما، لما استطاعت أن تصف حرقة هذا الفراق؟» وتعتذر عن نوبة شجار بينهما بالقول: «أدعو الله أن يمحو الكلمات التي أبعدتك عني». وتبدأ إحدى رسائلها بالقول: «بعد أن أمرِّغ وجهي القبيح في التراب الشريف تحت قدميك المباركتين» وتنهيها بالقول: أتمنى لك الهناء في العالمين. خادمتك المتواضعة خُرَّم».

وتنقل له أخبار المدينة: «حاليا يوجد مرض، لكنه أخف من ذي قبل. فهل يأتي سلطاني، لينعم الله علينا ويزيح المرض. يقول الأطباء إن الخريف عندما يسقط أوراقه، سيزول المرض». وأصبحت ابنة الكاهن الأرثوذكسي الأوكراني عثمانية متحمسة:

<sup>(\*)</sup> أي عزيز مصر والنبي يوسف، في إشارة - رجا - إلى استبداد حبيبته به كما كان عزيز مصر يستبد بها. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> لأنها لم تكن تجيد اللغة العثمانية، المكتوبة على الأقل. [المترجم].

وصلتنا أخبار انتصارك. يعلم الله يا باديشاهي وسلطاني أن الموت كان قد نال مني وما ردني إلى الحياة إلا هذه الأخبار. ألف ألف شكر لله. لقد انبثق العالم كله من الظلام، وغمر نور رحمة الله الجميع. أتمنى أن تخوض الحروب وتسوي الأعداء بالأرض وأن تأخذ الممالك وتفتح الأقاليم السبعة.

ومن خلال أطفالهما، منحت خُرَّم السلطان مستوى من الحياة الأسرية غير معهود في تاريخ العائلة العثمانية. وتحرص دائها على إطلاعه عن مدى اشتياقهم إليه:

إن رسائلك الشريفة عندما تُقرأ، ينفجر خادمك وابنك مير محمد وخادمتك وابنتك مهرماه في البكاء والنحيب شوقا إليك. لقد أخافني بكاؤهما الندي لا ينقطع كما لو كنا في جنازة. يا سلطاني، إن ابنك مير محمد وابنتك مهرماه وسليم خان وعبدالله يرسلون إليك السلام وعرِّغون وجوههم في التراب بين قدميك<sup>(6)</sup>.

لم يكن الحب الرابطة الوحيدة بين خُرَّم والسلطان، فما كان لزوجة أقوى ملك في أوروبا أن تعتزل السياسة. على خلاف معاصرتها آن بولين (\*\*)، لم تحظَ خُرَّم سلطان بحفل تتويج عام تحتفل فيه العاصمة كلها بتنصيبها، كما أنها لم تحصل على مرتبة عامة في البلاط وفي البيت الذي ضم مئات الرجال والنساء في مكانتها. لكنها من وراء جدران الحريم، مارست تأثيرا أكبر من تأثير ملكة إنجلترا. وعلى الرغم من أن سليمان وهنري الثامن كليهما استخدما لغة مماثلة تعبيرا عن عشق كل منهما «لخليلته» والخضوع لها، فإن السلطان كان أكثر إخلاصا من هنري. وعلى كل حال، فإن خُرَّم امتلكت الكنز الذي افتقرت إليه آن بولين، وهو الأبناء الذكور.

كان السلطان يستشيرها في السياسة، على الأقل بقدر ما كان هنري الثامن يستشير آن بولين. على أن خُرَّم لم تفقد التواصل مع هويتها السابقة كليا. ومن أجل نشر السلام، تراسلت مع ملك بولندا وأرسلت إليه منديلا طرزته بيديها.

<sup>(\*)</sup> آن بولين Anne Boleyn (من نحو 1501 إلى 19 ماينو 1536) ملكة إنجلترا بين العامين 1533 و1536 لكونها الزوجة الثانية للملك هنري الثامن وأم الملكة إليزابيث، تزوجها الملك بعد أن رفضت أن تكون عشيقته مثل أختها ماري. أُعدمت في برج لندن بعد إدانتها بالخيانة والزنا، ربا لأنها فشلت في إنجاب طفل ذكر للملك أو لأنه أراد أن يتزوج من جين سيمو Jane Seymour بعدها. [المترجم].

وأعلن السلطان دورها، ربما تعبيرا عن اهتمامه برعاياه النساء، بأن شيّد باسمها مُجمّع مساجد ضخما باسم خاصكي (سلطاني) في غرب المدينة. كان ملحقا بهذا المُجمّع مطعم للفقراء ومستشفى ومدرسة. ويعد هذا المُجمّع الوحيد من نوعه الذي بُني لزوجة سلطان أو محظيته في حياته، فضلا على مؤسسات أخرى كثيرة بُنيت بأوامر خُرَّم في إدرنة والقدس والمدينة ومكة، يفوق عددها ما بُني بتكليف من زوجة ملك إنجلترا.

كان السلطان سليمان القانوني بوفائه لخُرَّم يثير سخط القصر والمدينة. وكما حـدث مـع آن بولين، اتهمت خُرَّم بأنها «سـحرت» زوجها، «لكـن نظرا إلى أنه يحبها، فلا أحد يجرؤ على الاحتجاج»(٢). كانت خُرَّم أيضا داهية في السياسة تعمل لحساب نفسها. كان دافعها الأساسي هو إنقاذ أرواح أبنائها. قبل العام 1607، لم تكن الإمبراطورية العثمانية تتبع قاعدة ثابتة للخلافة على العرش. وكان العرش يؤول إلى الأمير الذي يصل إلى القسـطنطينية والخزانة الإمبراطورية قبل غيره. فكان نجاحه يعنى مباركة الله ويغدو لذلك السلطان الشرعي. وكان من الـوارد أن يثير الأمراء الآخرون حروبا أهلية، على النحو الذي ابتليت به العائلة العثمانيـة في أوائـل القرن الخامـس عشر، أو أن يكونـوا أدوات في أيدي مراكز القوة في القصر أو الانكشارية، لذلك كان السلطان الجديد يأمر عادة بقتلهم، فقـد كان الأمراء عرضة للقتل كالوزراء تماما. بهـذه الواقعية الفجة التي ميّزت الأسلوب الرسمى العثماني تماما مثل التفخيم الإمبراطوري، كتب محمد الثاني: «يتعين على ابنى الذي يرث عرش السلطان- أيا كان هو- أن يقتل إخوته من أجل مصلحـة النظام العالمي [الإمبراطوريـة العثمانية]. وقد أقره معظم الفقهاء على هذا الإجراء. لتسير الأمور على هذا النحو». وكما في حالة الفصل المادي لشبان الدفشرمـة عن عائلاتهم، كانت هذه السياسـة تتجاهل الروابـط العائلية التي وصى بها القرآن. وعلى أي حال، فإن القصر الإمبراطوري كانت تحكمه متطلبات العائلة الحاكمة، وليس شريعة الإسلام. فمحمد الثاني أعدم أخوين له، وأعدم سليم الأول أخوين وثلاثة أبناء وأربعة من أبناء إخوته. وربما أمر الأخير أيضا بوضع السـم لأبيه. وعلى امتداد تاريخ هـذه العائلة قُتل نحو ثمانين أميرا، عادة بالشنق بخيط قوس، وذلك لتجنب إراقة دم العثمانيين المقدس(8). بيد أن القتل كوسيلة للسيطرة العائلية لم يكن اختراعا عثمانيا، فثلاثون من الأباطرة البيزنطيين الثمانية والثمانين، ماتوا بالخنق أو السم أو التعذيب في القسطنطينية نفسها. وإدوارد الخامس وأخوه قُتلا في برج لندن بأوامر من عمهما ريتشارد الثالث، كما قُتل مارشال دانكر Marechal d'Ancre في قصر اللوفر بأوامر من لويس الثالث عشر في العام 1616. وسجلات الأباطرة المغول في دلهي ملطخة بالدماء. غير أنه في حين كانت إراقة الدماء في العائلات الأخرى استثناء - ولو نظريا على الأقل - جعلت العائلة العثمانية وحدها قتل الإخوة (وإعدام الوزراء) قاعدة.

في الغابة المتألقة للقصر العثماني كان الهجوم خير وسيلة للدفاع، حيث مثل نجاح خُرَّم الأول في تدمير صديق زوجها الأقرب: الصدر الأعظم إبراهيم باشا. كان إبراهيم يونانيا من برغة Parga الواقعة على البحر الأيوني، ولد في نحو العام 1493، وأسره القراصنة وبيع إلى أرملة تعيش في العاصمة الإقليمية مانيسا Manisa، والتحق بعدها بمدرسة القصر. كان إبراهيم القصير والأسمر والذكي وواسع الاطلاع يعرف اللغات الفارسية واليونانية والصربية - الكرواتية والإيطالية، وكان يعزف العود. وعندما دخل إبراهيم بيت الأمير سليمان افتتن به الأمير الشاب.

وكما كانت الحال في البلاطات الأخرى، كانت الخدمة الشخصية للملك يمكن أن ترفع صاحبها إلى أعلى المناصب في الدولة. وبعد اعتلاء سليمان العرش، ترقى إبراهيم سريعا خلال مناصب البلاط الخصوصية إلى مدرب الصقور ورئيس الغرفة الخاصة، إلى أن أصبح الصدر الأعظم في العام 1523، على الرغم من مطالبات الوزراء الأكبر سنا بهذا المنصب. وعلى خلاف قواعد السلوك الإمبراطوري، كان سليمان وإبراهيم يتعشيان معا، وكانا ينامان على سريرين متجاورين. يتفرد إبراهيم في التاريخ العثماني بشرف أنه كانت تنصب إلى جانب خيمته ستة من ذيول الخيل-اقل بذيل واحد فقط من السلطان نفسه - وهو الرمز التركي القديم للمكانة (٩)، وأصبحت الحكومة العثمانية شراكة بينهما.

كان إبراهيم باشا جنرالا ووزيرا مقتدرا، شبَّهه أحد العثمانيين المعاصرين بدالشمس التي ترسل أشعتها إلى الكون». وفي العام 1535، كانت معاملته لمدينة

تبريز التي استولى عليها أكثر رحمة من معاملة كارلوس الخامس لتونس في السنة عينها (\*\*). تعبر محادثاته المسجلة في بعثات السفراء الأجانب، عن الغطرسة البسماركية التي هيمنت على العاصمة العثمانية:

يا لهم من حمقى أولئك الذين يظنون أن الملوك يصيرون ملوكا بفضل تيجانهم. فلا الذهب يعطي السلطة، ولا الجواهر، وإنما الحديد - السيف - هو الذي يؤمّن الطاعة.

ومع أنني عبد السلطان، فإن ما أريده يكون. فأستطيع بكلمة أن أجعل من سائس خَيلٍ باشا. وأستطيع أن أمنح ممالك وولايات إلى من أشاء، ولن يعارضني سيدي. وحتى إن أمر هو بشيء، وكنت أنا لا أريده، فإن هذا الشيء لا يكون. وإذا أمرت أنا بشيء وأمر هو بعكسه، فإن ما أريده هو ما يكون (10).

كان إبراهيم باشا رجلا مزدوج الهوية وفقا للإرث الكوزموبوليتاني لمحمد الثاني. فقد استدعى فنانين من بروكسل والبندقية إلى القسطنطينية، وقيل إنه كان يقوم «بالكثير من أعمال الخير مع المسيحيين». وكان مما أثار اشمئزاز بعض المسلمين، أنه وضع تماثيل لهرقل وأبولو وديانا مأخوذة من القصر الملكي ببودا أمام القصر الذي بناه السلطان له بالحجارة مطلا على ساحة الألعاب الرومانية. فنتيجة للرفض الإسلامي لتمثيلات البشر، كانت هذه التماثيل الوحيدة من نوعها التي تنصب علنا في القسطنطينية بين العامين 1453 و1924. وقد سخر أحد الشعراء من أنه بينما حطم أبونا إبراهيم الأصنام نصبها إبراهيم، وهو الشاعر الذي اقتيد عبر المدينة في موكب على حمار وشُنق.

وفي حياته الشخصية، اتخذ إبراهيم محظيا من الرجال هو الديبلوماسي التجاري المؤثر ألفيس غريتي. وكان يحب زوجته خديجة أخت السلطان التي كتب لها: «لا أتوقف عن الدعاء لك ليلا ونهارا. يعلم الله أنني مازلت أحبك بكل مهجتي». وفي سنوات مجده، لم ينس أسرته، إذ أتى بأمه وأخويه وأسكنهم في قصره، بينما كان أبوه «رجلا عديم الجدوى والقيمة، سكيرا يتردد على الحانات وينام في الشوارع كالبهائم»(١١).

<sup>(\*)</sup> بعد أن ضم أمير الجزائر العثماني خير الدين بربروس تونس وطرد حاكمها مولاي حسن الموالي لإسبانيا في العام 1534، قاد كارلوس الخامس أسطولا مكونا من خمسة وعشرين ألف جندي لاسترداد المدينة في السنة التالية. وتلا الهجوم النصراني الناجح أعمال عربدة، هُدمت فيها المكتبات العامة والمساجد إلى الأرض، وذبح عشرات الآلاف من المسلمين الذين استسلموا في الشوارع أو أخذوا عبيدا. [المترجم].

ظل إبراهيم خلال معظم حياته المهنية يلقى دعم أم السلطان، وهي حماته حفصة، تلك المرأة القوية التي كانت لا تفارق ابنها إلا قليلا. وبعد موت حفصة في العام 1534 كشفت خُرَّم عداوتها الضارية للصدر الأعظم، مدفوعة بغطرسته وتبذيره. نشر وزير المالية إسكندر جلبي افتراءات من قبيل طموح إبراهيم المفترض إلى تقاسم السلطنة. في إحدى الرسائل، سأل سليمان خُرَّم عن سر سخطها على «الباشا». ردت خُرَّم، الأذكى من أن تتهم إبراهيم وهي بعيدة عن السلطان، بلغة البلاط الإيجازية: «والآن تستفسر حول سخطي على إبراهيم باشا. سأخبرك إن شاء الله حين أنال شرف لقائك. لكن حاليا بلغ تحياتي للباشا، وأتمنى أن يقبلها» (12).

وفي الخامس عشر من مارس 1536، تعشى إبراهيم مع السلطان كعادتهما، وقصى الليل في غرفة مجاورة. وفي الصباح التالي، وُجد جثمانه مخنوقا خارج القصر (\*). وأظهرت الندبات في وجهه ورقبته أنه قاوم بشدة. وظلت بقع دم إبراهيم المزعومة تعرض كتحذير على مدار السنوات المائة التالية. وبعد سنوات، اقترحت خُرَّم وابنتها مهرماه أن يُسمح لزوج مهرماه الصدر الأعظم رستم بأن يدخل إلى الفناء الثالث ويتعشى مع السلطان، وأجاب السلطان بأن خطأ واحدا من النوع نفسه يكفي (13). وبعد موت إبراهيم تراجع تذوق الترف والكوزموبوليتانية في القصر.

لم يكن التخلص من إبراهيم انتصار خُرَّم الوحيد، ففي العقد الخامس من القرن السادس عشر، شكَّلت ثالوثا مع ابنتها مهرماه وزوج ابنتها رستم باشا ضد الأمير المحبوب مصطفى ابن غريمتها السابقة ماه دوران. كتبت ابنة السلطان مهرماه إلى أبيها تصف مصطفى بـ«ذلك الكلب النابح». واقتنع السلطان بأن مصطفى كان يخطط للإطاحة به. في رسائل تالية استخدمت هذه الأميرة القوية التي تراسلت مع ملك بولندا أيضا، صيغة الأمر مع أبيها: «سلطاني اكتب ببعض الرقة أيضا، لكن في النهاية اكتب شيئا بقوة». وفي العام 1553، خنق ثلاثة من البُكم mutes مصطفى في خيمة أبيه (١٩٠٩) ومات أخو مصطفى غير الشقيق الأحدب جيهانكير كمدا أو خوفا بعد شهرين.

<sup>(\*)</sup> كانت لإبراهيم ألقاب كثيرة في حياته، منها إبراهيم باشا المقبول Makbul Ibrahim Pasha (بَعنى المقرب من السلطان) الذي تحول بعد موته إلى إبراهيم باشا المقتول Maktul Ibrahim Pasha [المترجم].

قلب جنود الانكشارية قدور طعامهم غضبا لدى وصول أخبار مقتل مصطفى وطالبوا بجلد رستم باشا. كتب سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة بوسبيك: «في البداية لعنوا سليمان العجوز الخرف، ثم نددوا بخيانة زوجة الأب ووحشيتها وشر رستم، اللذين أطفآ النجم الألمع لبيت عثمان». وعبرت كذلك مرثية للشاعر الألباني يحيى بيه عن السخط الذي ساد العاصمة. وعندما لام رستم باشا على الشاعر أجابه الأخير: إننا حقا أدنّاهُ مع الباديشاه لكننا بكيناه مع الناس» (\*\*).

ومن أجل استرضاء الناس فصل سليمان رستم باشا. كتبت خُرَّم إلى سليمان احتجاجا: «رستم باشا عبدك. فلا تحجب عنه وجهك الشريف يا ولي نعمتي. ولا تسمع إلى ما يقولونه. هذه المرة فقط، أعده من أجل خادمتك مهرماه يا ولي نعمتي وإمبراطوري ومن أجل صالحك ومن أجلي أيضا يا سلطاني المظفر» (15). تعبّر عبارة «هذه المرة فقط» عن الإلحاح وتكرار الطلب. وماتت خُرَّم في العام 1558. وألقيت عليها اللائمة في سياسات زوجها، غير أنه حتى بعد موتها واصل سليمان مثل ساتورن التهام أبنائه (\*\*\*). ففي العام 1561، قتل ابنا آخر هو بايزيد الذي حارب الأمير سليم على الخلافة، إذ خُنق مع أربعة من أبنائه بأوامر السلطان (\*\*\*\*). ومات سليمان في العام 1566، وعلى الرغم من اعتلال صحته، فرما عجل بنهايته قراره بالقيام بحملة عسكرية أخرى على المجر، وخلفه ابنه سليم (\*\*\*\*).

وقع السلطان الجديد في عشق امرأة تدعى نوربانو Nurbanu (الأميرة نور)، وربما تزوجها، وهي امرأة طويلة سوداء الشعر والعينين دقيقة الملامح، أنجبت له ابنه

<sup>(\*)</sup> أي الأمير مصطفى. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> في الميثولوجيا اليونانية، كان كرونوس Cronous آخر سلالة العمالقة، خوفا من أن يطيح به أي من أبنائه من السلطة، يأكلهم لدى مولدهم، وهي الأسطورة التي صوَّرها الرسام الإسباني فرانسيسكو غويا Francisco Goya في المسطورة التي صوَّرها الرسام الإسباني فرانسيسكو غويا كارولس لوحة شهيرة باسم «ساتورن يلتهم ابنه». وعلى خلاف سليمان وأسلافه ونسله، نقل معاصر سليمان وغريه كارولس الخامس السلطة إلى ابنه فيليب وهو لايزال على قيد الحياة، ولم يشهد انتقال السلطة كل هذا الدم في إسبانيا، ربما بسبب وجود وريث واحد داغا. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> بعد قتل الأمير مصطفى وموت أخيه جهانكير حزنا عليه أو خوفا على نفسه، لم يبقَ من أبناء سليمان إلا سليم وبايزيد، اللذان عينا حاكمين لجزأين مختلفين من الإمبراطورية، واندلعت الحرب بين الشقيقين على الخلافة التي أعطاها سليمان في حياته لسليم، واستطاع سليم بمساعدة جيش أبيه أن يهزم بايزيد الذي لجأ هو وأبناؤه الأربعة إلى الصفويين الذين باعوهم لسليمان في مقابل كمية كبيرة من الذهب، فأسلموهم إلى جلاد عثماني خنق خمستهم على الطريقة العثمانية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> مات سليمان في أثناء حصار مدينة سيكتوار المجرية في السابع من سبتمبر. [المترجم].

السلطان المستقبلي مراد الثالث. ظل حجاب السرية المضروب على الحريم قويا حتى وقت متأخر، وهو السبب في الغموض المحيط بأصل هذه المرأة التي يعتقد بأنها من البندقية تدعى سيسيليا فينير بافو Cecilia Venier Baffo، أسرها العثمانيون من جزيرة باروس Paros في بحر إيجة في العام 1527 في أثناء حربهم مع البندقية. غير أنها على الأرجح كانت نبيلة يونانية ثرية تدعى كالي كاستانوس Kale Kastanos أسرها العثمانيون من جزيرة كورفو Corfu خلال الحرب نفسها. وربا روّجت هي نفسها الشائعات عن أصلها البندقي لانتزاع هدايا أعلى قيمة من الحكومة البندقية.

مات سليم الثاني من وقعة على الأرض في العام 1574، ربا كان مخمورا حينها، وهو يعاين بنايات جديدة في حمّام الحريم. تكتمت نوربانو على خبر موت سليم واحتفظت بجثته في صندوق من الثلج إلى أن وصل ابنها مراد الثالث العاصمة من مانيسا بالأناضول التي كان يحكمها. وبعد أن أُعْلِن مراد سلطانا، أعدم خمسة من إخوته غير الأشقاء، ودفنوا مع أبيهم بحوجب قانون قتل الإخوة العثماني (16).

كان مـراد الثالث رجلا صغير الجثة وبدينا ومتغطرسا، له «عينان كبيرتان باهتتان وأنف معقوف وبشرة حسنة اللون ولحية كبيرة شقراء». ومع اعتلائه العرش في العام 1574، وفي خطوة ذات أهمية رمزية، نقل مراد غرفة نومه وجناحه الخاص من عالم الذكور بالفناء الثالث إلى عالم النساء بالحريم على يسار الفناءين الثالث والرابع. كانت حاجته إلى غرفة نوم جديدة ماسة حتى إنه لم يكن مسموحا بصناعة قرميدة أخرى في إزنيق إلى أن تنتهي صناعة جناح النوم الجديد للسلطان. وجاءت غرفة السلطان عبارة عن قاعة مقببة فخمة، جدرانها مبطنة بقرميد إزنيق الأحمر والأزرق والأخضر. توجد نقوش قرآنية على حزام من القرميد الأزرق والأبيض يطوِّق الغرفة، ومصاريع النوافذ مطعمة بعرق اللؤلؤ. كانت عادة السلطان مراد الثالث أن ينام في الحريم، وبعد أن يتناول إفطاره في وقت متأخر من الصباح كان يعود إلى عالم الذكور بالفناءين الثاني والثالث. وهناك كان يقابل الصدر الأعظم وأغا الانكشارية والباشوات وكبار الجنرالات الذين كانوا يحملون لقب بليرباي (\*)، ويستقبل السفراء. وكان يتعشى دائما في الحريم، الذين كانوا يحملون لقب بليرباي (\*)، ويستقبل السفراء. وكان يتعشى دائما في الحريم، الذين الثاني بندقى (۱۲).

<sup>(\*)</sup> بليرساي Beylerbey: لقب عثماني بمعنى «باي البايات» أو «أمسير الأمراء» كان يحمله كبار قادة الجيش وولاة الولايات الكبيرة الذين يرأسون في ولاياتهم أمراء لمقاطعات أصغر. [المترجم].



رسام مجهلول، مراد الثالث، في نحلو العام 1590 كان مراد الثالث واحدا من أوائل السلاطين الذين قضوا معظم وقتهلم في العاصمة، بدلا من خوض الحلوب على الجبهة. يلبس السلطان أحد القفاطين الفخمة الباقية حاليا في متحف قصر توبكاني.

كان مراد الثالث أول من استن عادة السلطان الذي لا يبرح قصره. فمراد النهم إلى إشباع حاجاته وليس إلى الانتصارات العسكرية، لم يغادر القسطنطينية إلا قليلا. وبدأت القسطنطينية، والقصر نفسه ضمن المدينة، يغطي ضياؤها على بقية الإمبراطورية ويحجبها. ومع أن السلطان وقع في حب محظيته صفية Safiye، بيد أنه استسلم أخيرا إلى الإغراءات التي وضعتها في طريقه أخته أسمهان زوجة الصدر الأعظم محمد باشا صوكولو وأمه نوربانو. فمن خلال توفير العسناوات للسلطان، كانت السلطانة الوالدة والأميرات يؤدين واجبهن العائلي بزيادة عدد الأمراء. كتب موظف القصر إبان القرن السابع عشر بوبويسكي عن سلطانة أم لاحقة: «كانت تبحث دوما عن البنات الجميلات لتقديمهن إليه».

أمـه. وإذا وقعت عينه على إحداهن، فإنها كانت تسـمى غـوزده gozde التي «في العين» (\*\*). وإذا أراد إحداهن في مخدعه فإنه كان يخبر رئيس الخصيان الأسـود (قصة اختيار السلطان للمحظية بإيقاع المنديل أمامها أسطورة لا أساس لها). وكانت بقية النسـاء يهنـئن المحظية المفضلة الجديدة، وكـن يرافقنها إلى الحمّام ويلبسنها ويعطرنها ويزيّنها، ويسرن بها في النهاية على أصوات الموسيقى والأغـاني إلى غرفة نوم السـلطان. وبعد أن ينام السـلطان معهـا، كانت تدعى «إقبـال» الملك التـي تعني مفضلة أو أثيرة. مع نهاية عهـده، كان مراد الثالث قد فقد كل أشـكال ضبط النفس وقيل إنه كان «ينام» مع امرأتين أو ثلاث في الليلـة الواحدة، وإنه أنجب مائة طفل واثنين. وفي النهاية، بدأ السـلطان يصاب بنوبات صرع (١٤).

في عهد مراد الثالث إبان العقد الثامن من القرن السادس عشر، شهد الحريم زيادة في حجمه المادي وأهميته السياسية وأعداد نزيلاته. كان الحريم يتألف من شبكة من الغرف والممرات والأفنية: أفنية النساء والخصيان والسلطانة الوالدة والأثيرات والمستشفى. حظيت السلطانة الوالدة بجناح ملوكي يضم حماما وغرفة صلاة وغرفة طعام وقاعة عرش وغرفة نوم. وكان جناح السلطانة الوالدة الواقع في مركز الحريم يتمتع بوصول سهل إلى كل أجنحة الحريم، وكذلك إلى سبجن الحريم الواقع تحت الحريم مباشرة.

كانت الغرف الثلاثات الأخرى صغيرة جدا، ربما لتسهيل عملية تدفئتها. وكانت مزيّنة بأبواب من المرمر وأسقف من الأرابيسك المُذَهّب وبلاط إزنيق. وكانت بعض تجاويف النوافذ مزودة بنافورات للتغطية على المحادثات الخاصة بصوت الماء المتدفق. وكانت النقوش المنحوتة على البلاط تعلن رسالة العظمة الإمبراطورية التي تستحوذ على المدينة. ففوق المدخل الأساسي إلى الحريم إلى جانب الديوان، يعلن نقش من عهد مراد الثالث أنه المدخل إلى حوريات الجنة اللاتي تسحر مفاتنهن الجنة نفسها. ونقشت على البلاط بالداخل جمل المثل: «حفظ الله سلطان عثمان ... وجعل هذا الباب دوما الباب إلى انتصار الإمبراطور!»، «أجلس في صفاء أدامك الله إمبراطورا للعالم!»، «بنى القصر سعادة

<sup>(\*)</sup> من معاني gozde في اللغة التركية «قرة العين» و«محبوبة». [المترجم].

السلطان أحمد- الإسكندر الثاني- بعد أن صممه بنفسه. يعطر هذا القصر الدماغ، وكل نفس ونسمة فيه هي أصفى مسك الحب وكهرمانه»(19).

ومـن العام 1574 حتى موتها في العـام 1583، كانت أم مراد الثالث نوربانو الأولى بين السلطانات الوالدات العظيمات. ومع أن نوربانو كانت تعيش في قصر منفصل خارج أسوار المدينة، فقد كانت تسيطر على الحريم والسلطان، وفي ذلك قيل إن «كل الخير وكل الشريأتي من الملكة الأم». ومن خلال كرائها kira اليهودية إستر Esther، احتفظت السـلطانة الوالدة بالتواصل مع العالم الخارجي، وكتبت كثيرا إلى سـفير البندقية في بيرا تطلب هدايا من الحرير والقماش المطرز والوثار. ومنذ أن سـاعدت في الحفاظ على السـلام بين البندقية والإمبراطورية العثمانية ورتبت فديات لأسرى الحرب، أخذ سـفير البندقية يسـارع إلى إرضائها. وتراسلت نوربانو أيضا بصفتها «الملكة السـلطانة الوالدة للسـيد الكبير» مع «الملكة الأم» كاثرين دي ميديشي حول المعاهدة بين فرنسا والإمبراطورية العثمانية (ق. تكشف كاثرين دي ميديشي حول المعاهدة بين فرنسا والإمبراطورية العثمانية التي أضفتها الملحوظة التالية لها من العام 1583 النبرة المتجبرة للحريم والأهمية التي أضفتها نزيلاته على الأشياء المادية أو الحيوانات: «أحيط علم سفير البندقية أنك أرسلت الخجر (\*\*\*). ونحـن الآن لا نريدهما، فقد كـبر حجمهما وطال شعرهما، لذلك أحيط علما بأننا نريدهما بيضا وصغار الحجم!».

وفي العام 1582، كلَّفت نوربانو التي نشأت مسيحية أرثوذكسية، كبير المهندسين المعماريين الإمبراطوريين سنان ببناء مسجد يشع ببهجة الدين، وهو جامع السلطانة الوالدة العتيق Atik Valide Cami الذي بُني فوق تل على أوسكودار. كان ملحقا بالجامع مستشفى وحمام وخان وعمارة «للفقراء والبؤساء». ويمكن تحديد الدافع الأساسي لنوربانو من وراء هذا العمل إن كان التقوى أو الخيلاء من نص صك تأسيس وقف الجامع:

<sup>(\*)</sup> كاثريان دي ميدياشي Catherine de Medici (مان 131 أبريال 1519 إلى 5 يناير 1589): ساليلة أسرة نبيلة فلورنساة تزوجات من هنري الثاني ولي عهد فرنسا الذي اعتلى العرش في العام 1547، وبعد أن مات هنري الذي أهملها لحساب عشيقاته، هيمنت على الحكم في عهد ابنها الضعيف فرانسوا الثاني الذي تولى الحكم في العام 1559 وهو في عمر الخامسة عشرة، ومع وفاة الأخير في العام 1560 عُيِّنت وصية على نجلها شارل التاسع بسلطات واسعة، وظلت مؤثرة بعد موته وتتويج ابنها هنري الثالث حتى آخر أيامها. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كلب الحجر lap-dogs : كلب صغير يوضع على الحجر. [المترجم].

تنفيذا لرغبتها في نيل نعمة نظرة الله، خصصت السلطانة الوالدة من حر ممتلكاتها ومقتنياتها الأجزاء التالي ذكرها بالتفصيل في هذا الصك. وأمرت بنية خالصة صادقة خالية من الرياء والنفاق وبأنقى المقاصد، بتشييد الكثير من الصروح العظيمة والرائعة لفعل الخير.

كما بُني بجانب المسجد ثلاث مدارس لتعليم القرآن وتلاوته ودراسة الحديث «لأنها تولي اهتماما وتضفي قيمة كبيرتين على التعليم بغرض رفع شأن العلم وتعظيمه بن الشعب (20).

تقبل أهل القسطنطينية والحكومة العثمانية سلطة السلطانة الوالدة التي كانت أحيانا لا تقل عن سلطة الملكة الأم كاثرين دي ميديشي وماري دي ميديشي وماري دي ميديشي أمن النمساوية (\*\*) في باريس. في مواقفهن المختلفة، كانت النساء الأربع يأمرن الرجال وساعدن في الحفاظ على سلطة أبنائهن. بصفتها أما، كانت السلطانة الوالدة رمزا للاستقرار والتراتبية. وبعد العام 1574، وبفعل مصادفة البيولوجيا العائلية، غدا السلاطين أحدث سنا وأقل اقتدارا من أسلافهم. وغدت السلطانة الوالدة، بدرجة لا تقل عن السلطان نفسه، وعمن الأحيان آخر بقايا الفطرة السليمة. ويمكن وصف السلطانة الوالدة العثمانية بأنها «ملكة تاج البسطاء المحتجب» أو «أم كل المؤمنين».

بحلول القرن السابع عشر، كانت عائدات بعض أراضي التاج تخصص لوالدة السلطان، وكانت تتقاضى أعلى راتب في الإمبراطورية - أعلى من الصدر الأعظموه وهو ثلاثة آلاف أقجة akces في اليوم، تزاد عليها الهدايا الكثيرة من السفراء والباشوات وابنها السلطان. وكانت قوتها تتجلى كثيرا في المدينة، فعندما عادت إحدى السلطانات الوالدات من زيارة إلى إدرنة في العام 1668، دخلت القسطنطينية محاطة عا لا يقل عن خمسة آلاف من الجنود والخدم وبستانجية البلاط ورؤساء التشريفات والخصيان والعلماء وحاشية السلطان مدثرين بالعباءات المطرزة

<sup>(\*)</sup> ماري دي ميديسشي Marie de Medici (من 26 أبريل 1573 إلى 3 يوليو 1642): ملكة فرنسا زوجة هنري الخامس البوربوني. بعد اغتيال زوجها في العام 1610 الذي وقع في اليوم التالي لتتويجها، عُينت وصية على عرش ابنها لويس الثالث عشر حتى بلوغه سن الرشد، عرف عنها المكائد السياسية في البلاط الفرنسي ورعايتها للفن. [المترجم]. (\*\*) آن النمساوية Anne of Austria (من 22 سبتمبر 1601 إلى 20 يناير 1666): أميرة إسبانية وبرتغالية المولد، زوجة ملكة فرنسا ونافار ووصية على عرش ابنها لويس الرابع عشر، عرف عنها تدخلها في السياسة في أثناء وصايتها على العرش. [المترجم].

الحمراء. استغرق الموكب ثلاث ساعات حتى وصل إلى القصر. وعندما كان السلطان الجديد يعتلي العرش كانت أمه تؤخذ في موكب عام من القصر القديم الكائن في وسلط المدينة إلى سراي النساء بالقصر الجديد. كانت السلطانة الوالدة تسير في مركبة تجرها سلت جياد، يحيطها الخدم والحشم وحملة المطارد والانكشارية، ورمل للأمومة، وتتبعها مركبة أصغر تُبعثَر منها عملات معدنية على الحشود المبتهجة. وكانت تعطى هدايا لكل بيوت حراس الانكشارية على طول الطريق. وفي الفناء الخارجي للقصر كان ابنها السلطان ينتظرها لأداء التمينة (\*) ويقبّل يدها من خلال نافذة المركبة (12).

ثهة ثقب في الجدار يرمز إلى قوة الحريم، ففي تاريخ غير معلوم في أواخر القرن السادس عشر حفر ثقب مستدير في الممشى الذهبي في الحريم يطل على قاعة المجلس. ومنه كانت آخر المعلومات السياسية تصل الحريم حرفيا من خلال النافذة، قبل أن تصل إلى أي أحد، وبالطبع باستثناء كبار المسؤولين الحكوميين (22).

من الصعب التثبت من الشكل المحدد لتأثير الحريم والغرض منه. وعلى أي حال، فقد اعتبر المراقبون العثمانيون والأجانب المعاصرون عهد مراد الثالث نقطة تحول في حظوظ الإمبراطورية العثمانية والحريم. وفي ذلك كتب المؤرخ مصطفى السيلانيكي Mustafa Selniki في نهاية القرن السادس عشر: «لقد تجاوز تفاخر الدولة الحد وزادت الأبهة الإمبراطورية، وبلغ الهدر والإنفاق المفرط مداه حتى إن الخزانة العامة لم تعد تكفي ... لم يعد أحد يهتم بشن حملة لوجه الله. ولم يعد الناس يرغبون في نعمة الاستشهاد». كانت بقايا الطعام والشراب في القصر، كلما يذكر كاتب عثماني آخر هو مصطفى علي، «لا توصف ... وكان الجبل الفاسد من الطباخين والخبازين وخدم خزانة الطعام يلقون الحماية من أغوات فخامة الحريم... كان بحر هادر يجتاح الباب العالي سرا أو علنا. وهناك يبدأ فيضان غزير من المشروبات الغالية في الانتقال جرة بعد أخرى من خزانة الطعام الإمبراطورية إلى غرف حراس القصر». كان القصر يستهلك يوميا نحو مائة وثمانية وستين كيلوجراما من ماء الورد المعطر بالمسك. وإذا

<sup>(\*)</sup> التمينة temenna: هي إيماءة التعبير عن الاحترام بوضع أصابع اليد اليمنى على الشفتين ثم الجبهة، وهي عادة لاتزال تلاحَظ في بعض المجتمعات العربية. [المترجم].

حاول أحد الوزراء أن يكبح الهدر، كان الخدم يسرعون إلى السلطان باكين «لقد قطعوا الطعام المخصص لنا!»، فيبطل السلطان أمر الوزير (23).

كان سـفير البندقية أكثر تحديدا، إذ قـال إن «الحريم والخصيان يوجدون دامًا حوله [مراد الثالث] وعادة ما تكون لهم الكلمة الأخيرة ... وليس له شخص ذو شأن يتحدث معه ... ولا يثق بأحد، وذلك لحكمة فيه، لأنه يعرف أن كل من يخدمونه يمكن رشوتهم بسهولة». فقد اشتهر باشوات أوائل القرن السادس عشر بأن توقهم إلى المال كان أكثر من توق «الشياطين إلى قبض الأرواح». وفي عهد مراد الثالث بدأت الرشوة تلتهم صرح الإمبراطورية. كان شمسي باشا Semsi Pasha الشاعر المقرب من ثلاثة سلاطين ومن الصدر الأعظم محمد صوكولو، الأخير في عائلة كانت لها إمارة مستقلة بالقرب من البحر الأسود قبل صعود العثمانيين. كان شمسي يساعد مراد الثالث في الرد على العرائض التي تقدم إليه وهو في الطريق إلى صلاة الجمعة. في أحد الأيام شـوهد يبتسم وهو خارج من القصر. وعندما سئل عن السبب أكدت إجابته أن الرعايا المسلمين أنفسهم كانوا من أشد أعداء العثمانيين: «أخيرا انتقمت لعائلة كيزيل أحمد أوغلو Kizil Ahmedoglu من آل عثمان، فإن كانوا قد تسببوا في دمارنا، فإننى اليوم أعددت لدمارهم». وعندما سئل عما فعل من أجل هذه النتيجة، أجاب: «بالمشورة على السلطان بأن يبيع حظوته ... من اليوم سيكون السلطان نفسه مثالا للفساد، وسوف يقضى الفساد على الإمبراطورية»(24). لكن الباشا استخف بقدرة الإمبراطورية على التعافي.

في القصريان القديم والجديد، ارتفعت أعداد النساء سريعا من مائة وسبع وستين في العام 1574، ثم إلى ثلاثائة وثلاث وسبعين في العام 1620، ثم إلى ستمائة واثنتين وستين في العام 1622، ثم إلى وسبعين في العام 1602، ثم إلى ستمائة واثنتين وستين في العام 1622، ثم إلى تسعمائة وسبع وستين في العام 1652. وإلى جانب الزيادة بواقع ستة أضعاف في العدد، حدثت زيادة بواقع أربعة عشر ضعفا في الإنفاق. وإبان القرن الثامن عشر، تفاوت عدد النساء في الحريم بين أربعمائة وثمانائة، لكنه ارتفع ثانية إلى ثمانائة وتسع في العام 1870.

كان وجود الخصيان في الحريم لا يقل أهمية عن النساء أنفسهن. وفي العام 1605، ضم القصر مائة وأحد عشر خصيا (25). كان الصبية السود المسترون أو

المختطفون من السودان يؤخذون إلى أسيوط على النيل، وفيها، ومن أجل زيادة السعر السوقي لهؤلاء الصبية، كانوا يخصون على أيدي نفر من الأقباط، وذلك لأن الإخصاء Castration محرم في القرآن، ولأن المسلمين كانوا يخجلون من أداء هذا العمل (\*\*). وكانوا يُشحَنون بعد ذلك إلى القسطنطينية ويشترون للحريم من سوق العبيد الذي كان يقع بجانب البازار في وسط المدينة. وكانوا يُعطون أسماء رقيقة، ربما في تعارض مقصود مع مظهرهم، مثل زنبق أو زعفران أو حسون أو زمرد. في منمنمات جنازات السلطانات الوالدات أو ختان الأمراء، تشكل وجوه الخصيان السود تضاربا جليا مع العمائم البيضاء التي تعلو رؤوسهم والوجوه العثمانية البيضاء من حولهم. وعلى مدار ثلاثائة وثلاثين عاما - من العام 1574 إلى العام 1908 - تمثل أحد أقوى الرجال في الإمبراطورية، وهو رئيس الخصيان السود، في شخص أفريقي. كان هذا الخصي الأفريقي، الذي لم يكن أقل تأثيرا من الصدر الأعظم أو المفتي، يسيطر على مالية الحريم، وبحلول القرن السابع عشر على مالية المساجد الإمبراطورية في القسطنطينية أيضا.

كان رئيس الخصيان يسيطر أيضا على الدخول إلى الحريم وعلى الانضباط بداخله، والدخول على السلطان نفسه. كتب بوبويسكي: «هذا المسؤول ... كان يتمتع أكثر من غيره بالوصول إلى الأمير والقرب منه في أي ساعة، حتى بعد أن يختلي الأمير بخليلاته»، و«عتلك ألف حيلة لجعل السلطان ينفذ ما يريد». وكما كانت الحال مع كثير من موظفي القصر، كانت سلطة رئيس الخصيان تمتد أبعد كثيرا من المدينة. فكان يسيطر على أموال الأضرحة في مكة والمدينة، ومن العام 1645 إلى العام 1760 في مدينة أثينا. وبلغ الثراء بأحد رؤساء الخصيان السود حد أنه بنى ميناء جديدا على فم نهر الدانوب(26).

يذكر أحد أفراد الحاشية الناقمين أن الخصيان كانوا قادرين على نكاح النساء، كتب مؤرخ القرن الثامن عشر على سيدى بيه Ali Seydi Bey:

<sup>(\*)</sup> كانت هذه العملية البشعة تجري بقطع ذكر الصبي المسكين ثم دهن الجرح بالقار ودفن الصبي في الأرض حتى رقبته، وكان من ينجون منها قلةً، ولذلك كانت أسعارهم مرتفعة، وكذلك لأنهم كانوا يباعون لعلية القوم. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي استهاها العالم 1453 – 1924

أنا شاهد عيان على أن هؤلاء الكفار السود خونة إلى درجة أن الواحد فيهم كان يمكن أن يقع في حب واحدة أو اثنتين من الجواري وينفق كل ما يكسبه عليهما، وأنهم كانوا يستغلون كل فرصة للاجتماع بهن سرا وممارسة الجنس معهن ... قد تتساءل: وهل الجواري اللواتي يقمن علاقات مع هؤلاء الخصيان السود يجدن متعة معهم؟ والإجابة هي أنه من المعروف في إسطنبول أن الجواري يجدن فيهم هذه المتعة. من ذلك أن اثنين من حملة المطارد Halberdiers في وحدتنا تزوجا من جاريتين من القصر الإمبراطوري وطلقاهما خلال أسبوع عندما قالت كل جارية لزوجها: «إنني لا أستمتع بعلاقتي بك كما كنت أستمتع مع الخصيان السود» (27).

كان من الواجبات الأساسية للخصيان الإشراف على الأمراء الإمبراطوريين. استمر قانون قتل الإخوة الذي استنه محمد الثاني طوال القرن السادس عشر. وعندما جلس محمد الثالث على العرش في العام 1595، أي بتسعة عشر من إخوة السلطان الجديد من الحريم، وقبلوا يد السلطان وخُتنوا، ثم خنقوا بهنديل حريري. قال أمير صغير كانت بيده جوزة يأكلها: «دعني آكل جوزتي واخنقني بعدها». وكما يذكر مؤرخ القرن السابع عشر العظيم أوليا جلبي، فقد انتُزع طفل آخر من ثدي أمه وقُتل، فخرج لبن أمه من أنفه في الوقت الذي خرجت فيه روحه من فمه. في ذلك اليوم خرج من القصر تسعة عشر تابوتا صغيرا خلف تابوت أبيهم السلطان الراحل, وكانت زوجات السلطان الراحل وبناته يؤخذن بعد ذلك إلى القصر القديم في وسط المدينة الذي كان يعرف لذلك باسم «قصر الدموع». وكان الموكبان يسيران على مرأى من أهل المدينة. كتب أوليا: «كانت الملائكة في السماء تسمع نحيب أهل إسطنبول وعويلهم» (\*). وعلى خلاف ذلك، كانت الموابط العائلية بين عامة الناس، وفقا لوصف لاحق لأحد سكان المدينة، قوية في الروابط العائلية بين عامة الناس، وفقا لوصف لاحق لأحد سكان المدينة، قوية في مشاعرها وتقوم على الحب والإخلاص (28).

وبعد العام 1607، أدى الخوف من انقراض العائلة إلى تغيير في السياسـة (على الرغم من أن أسـباب ذلك لم تسـجل كما هي الحال مع كثير من قرارات الحكومة

<sup>(۞)</sup> من هنا جاء في خطاب العرش الذي ألقاه هنري الخامس على [خوته:

إخوتي أراكم تمزجون العزن بشيء من الخوف.

إنه البلاط الإنجليزي، وليس التركي

وعلى أي حال، فإن الحروب على الخلافة على العرش التي وصفها شكسبير في مسرحياته التاريخية هو تحديدا ما أريد بقانون قتل الإخوة أن يعول دونه. علاوة على أن عائلات لانكستر ويورك وتيودور - كما تبيَّن المسرحيات- بلغت لاحقا معدلات الإعدام العثمانية تقريبا. [المؤلف].

العثمانية). فأفسح قتل الإخوة المجال إلى سياسة سبن الأمراء في أجنحة داخل الحربم الإمبراطوري، وهي سبجون مترفة، وتحت حراسة الخصيان الذين كانوا يعلمون هولاء الأمراء تعليما عثمانيا رسميا فضلا عن حرف مثل صنع الخواتم العاجية أو التطريز. وفي عزلتهم ليس عن العرش فقط، بل أيضا عن العالم الخارجي، كانت تسلي الأمراء جوارٍ معقمات (\*). وبعد ذلك أصبح من يخلف السلطان ليس أول من يستولى على القسطنطينية من أبنائه، بل أكبر الذكور سنا في العائلة.

وإلى جانب الخصيان، كان يسكن الحريم أيضا البُكم والأقرام الذين كانت إعاقاتهم الجسدية تجعل منهم - في نظر السلطان- خدما أو مهرجين ممتازين. وفي إحدى المرات إبان القرن السابع عشر، قُدمت للسلطان ظاهرة فريدة: خصي قزم أبكم. ومنذ دخول هذا الخصي، أصبح الحريم الإمبراطوري جنته. فنظرا إلى حظوته عند كل من السلطان والسلطانة الوالدة، كان مقدوره أن يذهب إلى حيث يشاء، «مرتديا أثوابا فينة»، و«لا ينقصه أي شيء» (29).



رسام مجهول، حقلة أقيمت للسلطانة الوالسدة في القصر بحضور مسدام جياردين السام مجهول، حقلة أقيمت للسلطانة الوالسدة في القصر بحضور مسدام وأخذتها إلى الريس، في نحو العام 1689. على اليسار، يوجد خصي أسود، ونساء وأقزام يرقسون ويعزفون الموسيقى ويقدمون المرطبات. كان مسيو جياردين سفيرا لفرنسا من العام 1686 إلى العام 1689، وهي فترة اتحد فيها البلدان على عداء النمسا.

<sup>(\*)</sup> بمعنى أن هؤلاء الجواري كان يتم تعقيمهن لمنع الإنجاب من الأمراء السجناء، ليكن بذلك - من بعض النواحي-المقابل النسائي لوظيفة الخصيان، فالأخيرون يحرسون الحريم بلا خوف منهم عليهن، والأوليات يتُعن الأمراء السجناء بلا خوف من أن ينجين لهم أطفالا. [المترجم].

كان الحريم ماكينة لإعادة إنتاج العائلة، حتى ضد إرادة السلطان. وكانت أيضا مدرسة يشبه نموذجها مدرسة الغلمان، في أنها تنشّئ نخبة تتوافر فيها الموهبة والولاء. كانت التلميذات فيها يتعلمن آداب السلوك والخياطة والموسيقى وفن التسلية والإمتاع والقراءة والكتابة، وإن لم يكن تعليم الأخيرتين جيدا دائما كما يتضح من أدلة الخطابات الباقية. وإذا فشلت الواحدة منهن في لفت انتباه السلطان، فإنهن كن يساعدن في إدارة الحريم. كانت المسؤولات الكبيرات يسمين «الأسطى» أو «القلفة» (\*\*)، وهما الكلمتان عينهما اللتان كانتا تستخدمان في الطوائف لأرباب الحرف. كانت القلفة بردائها المبطن بالفراء وذيلها وغطاء رأسها الكبير المزين وقبقابها العالي الرنان، وعصا طقوسية في يدها تشير إلى منصبها، كانت تبدو مسؤولة قوية جدا، وكانت كذلك حقا. وتحت القلفة كانت توجد المساعدات وهن الجواري اللاتي كن يقمن بالعمل في الغرف والأجنحة وحجرة غسل الملابس وغرف الخزين وغرف الغلي والمستشفى، فضلا والأجنحة وحجرة غسل الملابس وغرف الخزين وغرف الغلي والمستشفى، فضلا على ولادة أطفال السلطان وتربيتهم (٥٥٠).

بفضل ميكانيكي إنجليزي يدعى توماس دالام Thomas Dallam، نستطيع أن ننظر من خلال ثقب المفتاح ونرى سيدات الحريم. وصل دالام إلى القسطنطينية في العام 1599 مُرسَلا من قبل الملكة إليزابيث الأولى بأرغن هدية للسلطان. طُلب منه أن يركب الأرغن Organ في الفناء الرابع للقصر. وهناك أراه جندي الانكشارية المرافق فتحة مُشبّكة في الحائط يستطيع من خلالها أن يرى سيدات الحريم. كن بلعن بكرة:

للوهلة الأولى، اعتقدت أنهن شبانا، لكني عندما رأيت شعر رؤوسهن يتدلى على ظهورهن مضفرا برباط من اللآلئ الصغيرة معلقا في نهايته وغير ذلك من الحلي البسيطة، عرفت أنهن نساء، بل حسناوات بالفعل. لم يكن يلبسن على رؤوسهن شيئا سوى قبعة صغيرة من القماش الذهبي، لم تكن تغطى غير قمة رؤوسهن، ولا طوق حول رقابهن ولا أى شيء غير سلاسل

<sup>(\*)</sup> ربا تكون الكلمة التركية kalfa التي تعني حرفيا العريف أو شيخ الصنعة، الأصل للكلمة التي كانت تستخدم حتى وقت قريب في العامية المصرية، وربا لاتزال، «قلفة» مع نطق القاف ألفا، على طريقة المصرين، كما في قولهم «ألفة الفصل» بمعنى الطالب رئيس الفصل. وكذلك كلمة «أُسطى» usta لاتزال شائعة الاستخدام في مصر وبعض الدول العربية التي كانت جزءا من الإمبراطورية العثمانية. [المترجم].

جميلة من اللؤلؤ وجوهرة تتدلى على صدورهن وجواهر في آذانهن، وكانت ستراتهن تشبه سترات الجنود، بعضها من الحرير الأحمر، وبعضها من الأزرق، وبعض الألوان الأخرى مربوطة بنطاق من لون متضارب، وكن يلبسن سراويل من قماش ناعم من الوبر القطني بيضاء مثل الثلج ورقيقة مثل الشاش، حتى إننى استطعت أن أتبين بشرة أفخاذهن من خلالها.

وأخيرا جَره الجندي بعيدا، «وعلى الرغم من أن ما فعلته سلوك منفر، فإن المنظر أسعدني وأذهلني تماما».

بعد تسبع سنوات في الخدمة، كانت النساء اللاتي لم «يلاحظهن» السلطان يستطعن أن يتركن القصر ويتزوجن، إن طلبن ذلك رسميا. وكان تعليمهن وعلاقاتهن يجعلان منهن عرائس مرغوبات. في نهاية الإمبراطورية كتب أحد المعلمين: «عندما رأيت سلوكهن ولطفهن الرائع، أدركت السبب الذي يجعل الباشوات يفضلون دائما أن يتزوجوا نساء خدمن في القصر»(31).

لم تكن خُرَم ولا نوربانو أقوى امرأة حكمت الحريم، بل السلطانة الوالدة كوسِم Kosem الفاتنة والطموحة (اسمها يعني إما «صلعاء» أو «قائدة»، لأنها ذات صباح كانت البنت الأولى في طابور في استقبال السلطان). ولدت كوسم في نحو العام 1589، ربا لكاهن يوناني على جزيرة تينوس Tinos، وكانت زوجة السلطان أحمد الأول الذي بنى الجامع الشهير الذي يحمل اسمه. وبرغم الإغراءات المتوافرة، والضغط من أمهاتهم، نجح عدة سلطين في التمتع بعلاقات حب أصيلة. في حياة أحمد، كان يقال «إنها [كوسم] تستطيع أن تفعل أي شيء تريده مع السلطان، وإنها تمتلك قلبه تماما، وإنه لا يرفض لها طلبا». وبعد أن أبعدت إلى القصر القديم عند موت السلطان أحمد في العام 1617، عادت إلى القصر الجديد بصفتها السلطانة موت السلطان أحمد في العام 1617، عادت إلى القصر الجديد بصفتها السلطانة الوالدة عندما اعتلى ابنها الشاب مراد الرابع العرش في العام 1623.

من قاعدة سلطتها في الحريم، ساعدت كوسم المسؤولة عن ابنها السلطان (\*\*)، في تثبيت أركان الحكم من خلال صهر معظم الذهب والفضة الموجودين في القصر لدفع رواتب الجند. كانت مصالح السلطان تهدد أحيانا مصالح عائلته. من ذلك

<sup>(\*)</sup> بعد موت زوجها، مارست السلطانة كوسِم (من نحو 1590 إلى 3 سبتمبر 1651) السياسة من خلال ابنها مراد الرابع ثم ابنها إبراهيم الأول «المجنون» وأخيرا من خلال حفيدها محمد الرابع، وكانت من أقوى النساء في التاريخ العثماني. [المترجم].

أن مراد الرابع عندما أصبح رجلا، عاد إلى إرث قتل الإخوة، وأمر بقتل شيقين له للتخلص من المنافسين. ومنعته أمه من قتل أخيه المتبقي إبراهيم من خلال إقناعه بأن إبراهيم مجنون ولا يمكن أن يشكل تهديدا. بيد أن كثيرا ما كانت السلطانة الوالدة تجد صعوبة في السيطرة على كل من السلطان والإمبراطورية. من ذلك أنها كتبت إلى الصدر الأعظم: «لا بد أن نفعل أي شيء في اليمن، فهي الباب إلى مكة. يجب أن تفعل كل ما تستطيع ... فولدي يخرج في الصباح ويرجع في الليل، ولا أراه قلط. أريده أن يبتعد عن البرد، لأنه سيمرضه ثانية. لا أخفيك أن حزني على ابني يدمرني. تكلم معه عندما تأتيك الفرصة». وعندما أصر ابنها على الذهاب إلى ساحة الألعاب لمزاولة الرياضة العثمانية المفضلة «الجريدة» أو رمي الرمح من فوق ظهر الفرس (\*)، قالت: «ماذا بوسعي أن أفعل؟ لقد أصبح كلامي مُرا عليه. ليبقى على قيد الحياة فقط، لأن بقاءه حيوي بالنسبة إلينا جميعا. وأنا عندي مشكلات لا تحصى لا أستطيع أن أشرع في كتابتها جميعا». وبعد عهد وحشي لكنه ناجح، مات تحصى لا أستطيع في العام 1640(32)(\*\*).

في بادئ الأمر، كان وريثه إبراهيم مرعوبا من مغادرة غرفته في الحريم. وإلى أن أمرت كوسم بأن تعرض عليه جثة أخيه، ظل مقتنعا بأنه مأخوذ إلى الخنق، وليس التنصيب. وفي عهده بلغ الحريم ذرى جديدة من الترف في العطور والمنسوجات والجواهر. دفع إبراهيم ولعُه بالنساء والفراء إلى تخصيص غرفة مبطنة كليا بفراء الوشق والسمور حتى «يختلي» فيها. وساعدت كوسم في تزويده بالعذارى والنساء السمينات. وعندما فترت قوته، اقتصر على امرأة جديدة كل يوم جمعة. وفي خرق لتقاليد العائلة، تزوج إبراهيم محظية في مراسم عامة، حيث عمل رئيس الخصيان السود وكيلا لها والصدر الأعظم وكيلا عن السلطان. كان إبراهيم غريب الأطوار حتى إنه هدد صدره الأعظم بحشوه بالتبن إن لم يستعد هدايا قدمها السلطين السابقون إلى قبر النبي في المدينة المنورة، وكان يشرب قهوة بطعم الكهرمان لتهدئة أعصابه (ق. وانزلقت الحكومة في عهده إلى حالة من الفوضى. وقطع جنود

<sup>(\*)</sup> اسم الرياضة jirid مأخوذ من جريدة النخل. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان مراد الرابع آخر السلاطين المحاربين، فقاد جيوشه في الحرب ضد الصفويين وغزا أذربيجان وريفان وتبريز وهمدان، واستعاد بغداد من الصفويين بعد حصارها وبعد أن أمن أهلها الذين أعمل فيهم القتل برغم ذلك، حتى قيل إن ألفا من جلادى مراد كانوا يقطعون ألف رأس من الأسرى بالتزامن أمام مراد الذي سرّه المشهد. [المترجم].

الانكشارية الغاضبون من تأخر رواتبهم الذين تجرأوا بسبب ضعف الحكومة، جسد صدر أعظم سابق وبيعه في الشارع\*\*.

كان على السلطانة الوالدة أن تتصرف، فاجتمعت كوسم بكبار الوزراء في مدخل الحريم، وهي ملفوفة من رأسها إلى قدميها بالحرير الأسود، بينما يقوم خصي أسود كبير بالتهوية عليها مروحة كبيرة. خاطبها أغا الانكشارية قائلا: «سيدتي الكريمة، لقد أصبحت الإمبراطورية في خطر بسبب حماقة الباديشاه وجنونه، فأخذ الكفار أربعين قلعة على حدود البوسنة ويحاصرون الدردنيل بثمانين سفينة، بينما لا يفكر الباديشاه إلا في المتع والملذات وبيع المناصب. وأصوات الزمر والأبواق والفلوت الخارجة من القصر تغطي على الأذان للصلاة الصادر من مآذن آيا صوفيا»، وهذا الأخير كان الهاجس الدائم في القسطنطينية العثمانية (34).

وأخيرا، وافقت كوسم على عزل ابنها. ولم يكن لديها وازع من أسف لأن ابنها حاول أن ينفيها إلى رودس (التي كانت - إلى جانب قبرص ومصر - منفى معتادا من العاصمة العثمانية)، وأجبر بناتها الأميرات على خدمة محظيته المفضلة بحمل الصابون والماء لها. وفقا لإحدى الروايات، قدمت كوسم ابن السلطان الأمير محمد ابن السابعة من العمر إلى المجلس قائلة: «ها هو ذا! فانظروا ما يمكن أن تفعلوه معه!» وبفتوى مساندة من مفتي القسطنطينية، عزل إبراهيم وخنق لاحقا. وحين اقترب الجلاد من إبراهيم كانت كلماته الأخيرة: «أليس بين أولئك الذين أكلوا خبزي من يشفق بي ويذود عني؟ لقد جاء هؤلاء الرجال القساة لقتلي. الرحمة! الرحمة!»

كان من أمارات قوة الشخصية التي تمتعت بها كوسِم أنها ظلت السلطانة الوالدة بدلا من تورهان Turhan أم السلطان الجديد محمد الرابع. وفي العام 1651، في أوج مجدها، أمرت كوسِم التي باتت تعرف باسم السلطانة الجدة، وجما يتفق مع طبيعتها العملية، ليس ببناء جامع، بل ببناء أكبر خان في المدينة، هو خان السلطانة الجدة كثير القباب القريب من البازار الكبير. كان هذا الخان، المبنى حول ثلاثة أفنية والمكون من ثلاثة طوابق، كبيرا إلى درجة أنه كان يسع ثلاثة آلاف مسافر.

<sup>(\*)</sup> هذا الصدر الأعظم هو حافظ أحمد باشا الذي قتل في 8 أغسطس 1648 وقطعت جثته أشلاء حتى سمي بعد ذلك أحمد باشا «الألف قطعة». [المترجم].

نالت كوسِم حب أهل المدينة بسبب أعمالها الخيرية الكثيرة. فكانت تعتق الجواري بعد سنتين أو ثلاث في الخدمة، وتعطيهن مهورا وسكنا مؤثثا لتمكينهن من الزواج. وفي شهر رجب، كانت تخرج من القصر متنكرة وترتب بنفسها إطلاق سراح المسجونين الغارمين وسداد ديونهم (35). وفي حال ضرورة حضور السلطان اجتماعات المجلس، كانت كوسِم تجلس بجانبه تحجبها ستارة. وكانت صراحتها تفوق تعقلها. فكانت تنتقد الوزراء في وجوههم بنبرة تاتشرية صريحة. ومن ذلك قولها لأحد الوزراء: «هل عينتك وزيرا لكي تقضي وقتك في الحدائق ومزارع الكرم؟ كرس كل جهدك لشؤون الإمبراطورية، ولا أريد أن أسمع المزيد حول تصرفاتك!» (36).

وفي النهاية، وكما في حالة ويست مينستر في العام 1990، تحوّل ولاء الناس إلى جلادهم (\*\*). كان لأعداء كوسم حليف وحيد داخل الحريم، هو والدة السلطان تورهان، المرأة التي اكتشفتها كوسم وقدمتها بنفسها إلى إبراهيم (\*\*\*). ربما كانت كوسم تخطط لتعزيز سلطتها بعزل ابن تورهان محمد وتتويج أخيه الأصغر سليمان الذي اعتبرت أمه أكثر انقيادا لها من تورهان. هكذا قال أحد عبيد كوسم لتورهان. وسرت شائعة، ربما أطلقها رئيس الخصيان السود، تقول إن كوسم تريد أن تخنق الباديشاه. وفي الثاني من سبتمبر 1651، طاردها الخصيان والغلمان الغاضبون في الحريم. وحاولت جارية مخلصة أن تنقذ سيدتها بالقول «أنا السلطانة الأم!» لكنهم لم ينخدعوا. ويقال إن كوسم اختفت في دولاب في حائط تحت سلم في جناح السلطانة الوالدة. لكن فضحتها قطعة من ثوبها كانت بائنة من تحت الباب، فرآها أحد حملة المطارد، الذي خنقها بستارة. صارعت كوسم حتى تفجر الدم من أذنيها وأنفها ولوًث ملابس القاتل. تركت «الوالدة المذبوحة»، كما باتت تعرف، ألفين

<sup>(\*)</sup> على الرغم من كل نجاحات تاتشر التي تعد أحد أبرز السياسيين الإنجليز والعالميين في القرن العشرين، فقد أثرت سياساتها الضريبية وموقفها من الاتحاد الأوروبي على شعبيتها، ما دفع نائبها جيفري هاو Jeffery Howe إلى الاستقالة والترشح أمامها في انتخابات الحزب والفوز عليها في الجولة الأولى، بعدها قدمت تاتشر استقالتها من دون أن تدخل جولة الانتخابات الثانية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بسبب قانون قتل الإخوة، ولأن مراد الرابع قتل إخوته الأربعة، ولم ينج إبراهيم من يده إلا توسل أمهما بأنه مجنون ولا خوف منه على العرش، فقد كان إبراهيم الذكر الوحيد المتبقي من آل عثمان، لذلك شـجعته أمه كوسـم على التردد على الحريم وكانت تزوده بالجميلات، منهن تورهان خديجة Turhan Hatice التي أنجبت له (السلطان) محمد الرابع، وصالحة ديل العشـب Saliha Dil-Asub التي أنجبت له (السلطان) سـليمان الثاني وخديجة معزز Hatice Muazzez التي أنجبت له (السلطان).

وسبعمائة شال وعشرين صندوقا من الذهب وسمعة باقية في المدينة بتقواها وكرمها. وعندما علم أهل القسطنطينية بموتها، دخلوا من تلقاء أنفسهم في حداد لثلاثة أيام (37).

لم يأت بعدهما سلطانة والدة في قوة كوسم أو نوربانو. وعلى أي حال، فإن أحد الرموز الباقية لهذه الفترة المعروفة باسم «سلطنة النساء» التي كانت سلطة السلطانات الوالدات فيها لا تقل عن سلطة السلطان، يتمثل في جامع السلطانة الوالدة الكبير والرائع على القرن الذهبي. لا يقع هذا الجامع على حافة المدينة مثل المساجد السابقة التي كلفت ببنائها نساء العائلة، بل يقع في قلبها التجاري بين الميناء والبازار. أنشأت هذا الجامع السلطانة صفية التي كانت السلطانة الوالدة من العام 1603 إلى العام 1603 وقيل إنها كانت تبيع منصب الصدر الأعظم كما تريد. بدأ العمل في الجامع في العام 1597، ثم توقف في العام 1603 مع موت صفية، ولم يكمله غير تورهان في العام 1600. لا أحد ينتقل بين غَلَطة وإسطنبول تفوته رؤية هذا الصرح.

نادرة هي الخطابات أو القصائد أو المذكرات التي نشرت لنساء إسطنبول اللاتي كن يعشن خارج الحريم الإمبراطوري، ما يفرض صعوبة جمة على تصوير حياتهن. وإبان القرن التاسع عشر فقط، بدأ الكثير من الأصوات الفردية يتردد. كان الزواج الهدف الأهم للنساء. وكان الـزواج يبدأ، وفي بعض الحالات ينتهي، في الحسّمام. فوفقا لتعاليم القرآن، كان التطهر جـزءا لا يتجزأ من التقوى. وكان كل حي بالمدينة يضم حمّاما عاما يتألف من سلسلة من الغرف المرمرية المقببة تحوي مغاطس وفسـقيات ساخنة وباردة، تخصص للنساء في أيام معلومة من الأسبوع، ولعله من اللافت للانتباه في هذا الصدد أن خُرَّم بنت حمّاما مزدوجا رائعا بين آيا صوفيا وجامع السـلطان أحمد، كان يسـتقبل الرجال والنسـاء في الوقت عينه في قسـمين منفصلين ومتناظرين تماما. وإجمالا، ضمت المدينة نحو مائة وخمسن حمّاما.

أنتجت هذه الصروح المرمرية حياة اجتماعية قائمة على الاستحمام والتدليك والمحادثة تشبه ثقافة الشاطئ بكاليفورنيا. وكما هي الحال في حمّامات المياه المعدنية الغربية المعروفة باسم سبا spa، كانت الصحبة دافعا لا يقل أهمية عن

دافع الإصحاح بالنسبة لمرتادي الحمّامات. كانت المرأة الغنية تذهب إلى الحمّام العام مرة واحدة في الأسبوع على الأقل، حتى لو كان عندها حمّام في بيتها. وكانت المرأة لدى دخول الحمّام، تتولى الخادمات العناية بها بالمناشف والفرش والحناء والكحل وقطعة من الصابون الكريتي وقبقاب حمّام مطعد بعرق اللؤلؤ. أصبحت زيارات الحمّام حفلات يأتون فيها بالطعام والحيوانات الأليفة، ويمكن أن تدعى إليها الصديقات والموسيقيات. وبعد الحمّام والتدليك، كانت النساء بقمصان داخلية فقط ينتفن حواجبهن، ويحنين شعرهن، وأحيانا أقدامهن وأيديهن. يوجب المذهب الحنفي الذي يتبناه الأتراك إزالة الشعر من كل أجزاء الجسم: الأذنين والخياشيم والسيقان والآباط. وكانت النساء يستخدمن عجينة خاصة لإزالة الشعر مصنوعة من شراب السكر أو من الليمون والزرنيخ (38).

ثمة وصف نابض بالحياة لعالم الحمّام الذي يختلف كليا عن عالم المدينة خارجه، قدمت ليدي ماري ورتلي مونتغو Mary Wortley Montagu زوجة السفير البريطاني في العامين 1717 و1718، وهو وقت كانت تتحول فيه الإمبراطورية من الحرب إلى المتعة.

كانت الصوفات الأولى مغطاة بوسائد وسجاد فخم تجلس عليها السيدات "، وعلى الصوفات الثانية كانت تتبعهن جواريهن بلا تمييز للمكانة عن طريق الملبس، لأنهن جميعا يكن في حالة الطبيعة، أي عاريات تماما من دون حجب أي من مفاتنهن أو عيوبهن. ومع ذلك فلم تظهر أي ضحكة خليعة أو إيماءة بذيئة بينهن ... والكثير من النساء الجميلات عاريات تماما، في أوضاع مختلفة، بعضهن يتجاذبن أطراف الحديث، وبعضهن يعملن [خياطة]، وبعضهن يشربن القهوة أو الشَربات، بينما تنهمك جواريهن (بنات جميلات معظمهن في عمر السابعة عشرة والثامنة عشرة) في تضفير شعرهن بعدة طرق جميلة. إنه بإيجاز مقهى النساء الذي عشرة) في تضفير شعرهن بعدة طرق جميلة. إنه بإيجاز مقهى النساء الذي يأخذن هذه التسلية مرة في الأسبوع ويبقين في المرة الواحدة أربع ساعات أو خمسا على الأقل (90).

<sup>(\*)</sup> الصوف sofa العثمانية كما سيرد لاحقا - لا يشترط أن تكون أريكة أو قطعة أثاث، بل قد تكون جزءا من الأرضية مرتفعا بقدم أو اثنتين عن بقية الغرفة، كما كان ديوان الباب العالي نفسه قبل أن تنتشر التأثيرات الأوروبية. [المترجم].

في أثناء الاسترخاء في الحمّام، كانت الأم تستطيع أن تسأل صديقاتها عن عروس مناسبة لابنها أو أن تختارها بنفسها (على الرغم من أن بعض الأمهات كن يعتمدن على خاطبات محترفات يتنقلن من بيت إلى بيت). وبعد ذلك، كانت تحدث زيارات طقوسية إلى عائلة البنت، للتعرف على جمالها واختبار مهارتها في التطريز وعمل المربى وغيرها من ضرورات الحياة. وإذا أعجبت الأم بالعروس، فإنها في هذه الحالة تخبر ابنها عنها. وإذا حدث وفاق، فإن الشاب يرسل هدية إلى العروس: شال أو رداء مطرز أو ألماس. وكان قبول الهدية يعنى الارتباط والخطبة.

وقبل يومين أو ثلاثة من الزواج، كانت عائلة العروس تستأجر الحمام ليوم كامل. وتأتي الصديقات إلى بيت العروس ويشاهدن الراقصات ويستمعن إلى الموسيقى والقصص البذيئة ribald. وفي اليوم السابق على الزفاف، الذي عادة ما يكون يوم الأربعاء، وفي إشارة إلى انتقالها من حياة العزوبية إلى الحياة الزوجية، تقام للعروس حفلة حناء في البيت، تدعى إليها ضيفات يرتدين أفضل ما لديهن من الفساتين الحريرية والمخملية. كانت العملات المعدنية تُنثَر على رأس العروس في إشارة إلى الغنى والوفرة. وكانت صديقات العروس يحملن شموعا مثبتة في صواني الحناء ويسرن جيئة وذهابا بين البيت والحديقة ويغنين أغاني حول ليلة الزفاف التالية:

ألواح الغرفة الجديدة .. يا ليلي تشعل الشموع بالذهب والفضة .. يا ليلي لم أمّن ذلك منك .. يا ليلي هل تتحقق الأمنية .. يا ليلي (\*).

ثـم تقوم حماة العروس بوضع الحناء في يدي العروس وتؤدي الغجريات رقصة وصفتها في العقد الثامن من القرن التاسـع عشر سـيدة تدعـى ليدي بلنت Lady ووصفتها في العقد الثامن من القرن التاسـع عشر سـيدة تدعـى ليدي بلنت Plunt زوجة تاجر بريطاني في العاصمة العثمانية بأنها «منفلتة وفاحشة».

وفي صباح يوم الخميس، ترتدي العروس بهارجها وتغطى بالجواهر وتتسلم من أبيها زنارا يرمز إلى مكانتها الجديدة كامرأة متزوجة. وتقوم امرأة تدعى الباشليكجية bashlikci بإعداد غطاء رأس العروس من الجواهر والزهور قبل أيام من ليلة الزفاف. قُتلت امرأة باشليكجية عُرف من حجم بيتها أنها «نصف قسطنطينية»

<sup>(\*)</sup> لاتزال كلمة «ليل» تتكرر في الأغاني والمواويل العربية. [المترجم].

لسرقة جواهرها.وفي يـوم الزفاف يجتمع أصدقاء العريـس وأقاربه في بيته. وبعد أن يطلقوا النار في الهواء، يسـيرون إلى بيت العروس يسوقون حمارا. وهناك توضع العروس المحجبة كليا فوق الحمار ويسـيرون بها في موكب إلى بيت العريس يضم مهرجين وأناسا آخرين يحملون جهاز العروس وسـعفة الزفاف. وفي بعض الحالات كان أفـراد من عائلة العـروس يعملون في جهازها منذ يـوم مولدها، وكان الجهاز يحتوي عادة على سـجادة صلاة ومرآة فضية وقبقاب حمام وصناديق من خشـب الجوز. وفي البيت الجديد، كان جهاز العروس يوضع للعرض على الضيوف.

كانت العائلات الغنية تحاول أن تباري فخامة جهاز العروس الإمبراطوري. من ذلك أن أحد الباشوات صمم أن تخرج ابنته بجهاز لا يمكن لأحد أن يتكلم فيه بالنقص. صنع الباشا لابنته تاجا من الذهب المصمت. وتخفى في مكان قريب ليسمع إطراء الناس، لكنه سمع امرأة عجوزا تقول: «كله مظهر خادع! كله مظهر خادع!» وعندما اندفع الأب ليسألها عما تعنيه، قالت: «لقد نسيتَ الملقاط!».

كانت الموسيقى والراقصات والمرطبات تقدم في كل من الحرملك (جناح النساء) والسلاملك (جناح الرجال) في بيت العريس. وفي نحو الساعة التاسعة مساء، ينتقل الإمام بين العريس والعروس ويعلنهما زوجا وزوجة. «بعد ذلك تقاد العروس وحدها إلى غرفة العرس وتترك وحدها. وفي النهاية، يأتيها العريس ويلتمس الإذن بأن يرفع حجابها ويمتع ناظريه بجمالها. وتتمنع العروس مرارا وتكرارا، لكنها تستسلم في النهاية. ويبدأ في تقبيلها». وتدخل العروس عالما جديدا (40).

هــل كانت السـعادة في انتظارها؟ يبدو أن معظم النساء كن يتقبلن فرحات العـالم المغلق للعائلة الذي يلتزمن فيه بطلبـات التنظيف والطبخ وتربية الأطفال، وذلـك جزئيا لأن مكانة المرأة ترتفع عندما تتزوج. وحتى فرص العمل خارج البيت، في الخدمـة المنزلية على سـبيل المثـال، كانت تلقى منهن الرفـض. كان الحريم في البيـوت الخاصة أصغر كثيرا من الحريم الإمبراطـوري، لأن الأفراد العاديين كانوا لا يتوافرون على ثروة السـلطان وحاجة العائلة الحاكمة إلى ضبط البيولوجيا وضمان التناسل. لكن لا شك في أن البيوت الخاصة في القسطنطينية كانت تسع بين جدرانها كثيرا من النسـاء المعشـوقات من أزواجهن مثل خُرَّم سـلطان، والمتسـلطات مثل نوربانو وكوسم.

كانت القسطنطينية جنة للرجل الغني الذي يشتهي النساء ويحب التنويع فيهن. كان بعضهم يغير الزوجات كثيرا، أو يشترون أعدادا كبيرة من الجواري، على نحو ما كان السلطان يفعل. سأل السلطان شاعر القرن السابع عشر فيناني Fenani ذات مرة إن كانت هناك متعة لم يتمتع بها السلطان. فجاءته الإجابة: «نعم، إنها متعة أن تطلق أربع زوجات شرعيات دفعة واحدة، فذلك أمتع شيء في العالم. إنها متعة ملكية بكل معنى الكلمة». يحق للمسلم أن يجمع أربع زوجات، شريطة أن يعاملهن بالعدل، وأن يطلقهن متى يشاء. وحتى إن لم يطلق المسلم زوجاته، كان بوسعه أن يشتري ما يشاء من النساء لخدمة بيته. ولم تكن تجرؤ على التهديد بالعودة إلى بيت أبيها إلا الزوجة الغنية أو المحبوبة جدا من زوجها(14).

كانت أكثر من زوجة واحدة يعشن في انسجام في بيت واحد من خلال التوافق على إعطاء الأسبقية للزوجة الأولى بصفتها رئيسة الحريم. فيما كانت زوجات أخريات للرجل الواحد تعيش كل واحدة منهن في بيت منفصل في أحياء مختلفة. احتفظ رجل عجوز في العقد الخامس من القرن التاسع عشر بزوجة في القسطنطينية وأخرى في طوب خانة Tophane وثالثة في أوسكودار ورابعة على البسفور، حتى يجد حيثما حل في المدينة بيتا ينام فيه وزوجة تطبخ له طعامه. كان من الوارد أن يكتشف النساء الموسرات مصادفة أن زوجها له زوجة أخرى في بيت آخر منذ سنوات. وقد التقى مؤلف الكتاب الحالي بامرأة في إسطنبول ذكرت أن عمة أبيها زوجة طاهر باشا قائد حرس السلطان سألت عن هوية زائرة جديدة جميلة إلى حمامها المفضل، فجاءها الرد: «إنها زوجة طاهر باشا» (42).

وفي حين ظل الأمراء العثمانيون معزولين في قصر توبكابي، كانت أكبر البيوت على البسفور تخص أخوات السلطان وبناته اللاتي كن يتميزن عن النساء الأخريات بالاسم «سلطان» في أسمائهن الأولى (مثل عائشة سلطان وفاطمة سلطان وما إلى ذلك). كان أزواج هؤلاء النساء الملكيات، الذين كانوا من الباشوات وعلية القوم في زمانهم، ينفقون ثرواتهم للحفاظ على المستوى الملكي لزوجاتهم، على نحو ما أراد السلطان. وفي حين كان القنال الكبير في البندقية دليلا مرئيا على ثروة وقوة عائلات أرستقراطية مثل غريتي Gritti وكونتاريني Contarini وموشينيغو Mocenigo الذين كانت قصورهم تصطف حوله، كان البسفور يعكس الحضور الطاغي في المدينة لعائلة واحدة، هي العثمانية.

كان أزواج الأمرات يعتبرون عبيدا لزوجاتهم. وفي ليلة الزفاف، كان الزوج عندما يدخل غرفة نوم زوجته إذا سمح له بذلك، لا يجرؤ على الاقتراب منها إلا من تحت سريرها. وكان أزواجهن يُرسَلون أحيانا من العاصمة لحكم الأقاليم. لكن نادرا ما كانت الأميرات توافق على الذهاب معهم (\*\*). كانت مساحات قصورهن تعكس مكانتهن، وليس عدد أطفالهن. وبغرض التخلص من المنافسين المحتملين للسلطان، اتبعت بعد العام 1607 عادة قتل أبناء الأميرات عموما عند مولدهم. وفي العام 1842، أراد السلطان أن يبطل هذا التقليد. لكن محظياته كن عثمانيات أكثر من سيدهن، وكسرن أوامره، ورتبن قتل رضيع كان قد ولد حديثا لعطية Atiye أخت السلطان. ويقال إنهن بسررن فعلتهن بالقول: «ماذا تزن حياة رضيع واحد في مقابل أهوال خمسين حربا أهلية؟» وماتت الأميرة الأم بعد شهرين حزنا على ابنها إنها أهوال خمسين حربا أهلية؟» وماتت الأميرة الأم

متعت بعض الأميرات بزيجات سعيدة. كان من بين هؤلاء إبان القرن السابع عـشر كايا سلطان Kaya Sultan ابنة مـراد الرابع التي أعطاهـا ذات مرة خراج مصر كاملا، وكانت مسلمة ورعة ومديرة ماهرة لبيتهـا. تحدث معها المؤرخ أوليا جلبـي كثيرا من خلال مشربيـة Latticed Window (وهي إشارة إلى أن الفصل الجنسي كان أقل صرامة مع النساء المتقدمات في السـن). كتـب عنها أوليا: «إنها لا تجـد متعـة في رفقة النساء، وتفضل الاعتزال في خلوة في أحـد الأركان وتخلص في العبادات. وكانت هي والباشـا [زوجها ملك أحمـد Melek Ahmed] يحرصان عـلى أداء الصلوات اليومية الخمـس معا ... وفي النهاية أحبت الباشـا ونبذت كل الرفيقات المفسـدات وتفرغت لتبادل الحديث مع الباشا». كان الزوجان يستمتعان الرفيقات المفسـدات وتفرغت لتبادل الحديث مع الباشا». كان الزوجان يستمتعان

<sup>(\*)</sup> إبان القرن التاسع عشر أقسمت امرأة من حريم السلطان لجأت إلى السفارة البريطانية إنها تفضل أن تتزوج حمًالا على أن تغادر القسطنطينية. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> على الرغم من بشاعة إرث قتل الإخوة، فإن هذا الإرث اللعين ربا يمكن تفهمه بالنظر إلى الحروب الأهلية التي دامت أحد عشر عاما بين أبناء السلطان بايزيد بعد هزيمته وأسره على أيدي تيمورلنك، وربا يرجع هذا التقليد إلى ما بعد فترة خلو العرش من العام 1402 إلى العام 1413 التي انتهت بانتصار محمد الأول وقتله إخوته سليمان وموسى وعيسى وفرار رابعهم - مصطفى- إلى سالونيك التي وعد حاكمها السلطان بأن يضعه قيد الإقامة الجبرية. فكأن هذا الإرث من الحروب الأهلية والفتن والمكائد وتأليب أصحاب الغرض الإخوة بعضهم على بعضهم - ونجاحهم في كل حالات الإخوة الذين لم يقتلوا- قد علم أهل القسطنطينية، وتحديدا قاطني توبكابي- أن قتل بضعة أفراد أرحم كثيرا من قتل الآلاف في حروب أهلية وضياع الدولة كليا. [المترجم].

بـ«مباريات مصارعة لطيفة» في الفراش ثماني وأربعين مرة في السـنة. وسـاعدته في الحصول على منصب مرموق. وبعد موتها، تزوج زوجها من أميرة أخرى، هي فاطمة سـلطان المسنة. ذكر الباشا لأوليا: «إن العذاب الذي نلته من زوجتي هذه في ليلة زواجي لم يذقه أسرى مالطة [الأسرى المسـلمون في أيدي فرسـان القديس يوحنا بمالطة الذين كانت معاملتهم مثالا للبربرية]. ليرحمني الله، يالها من امرأة متهورة ووقحة وصفيقة!» (44).

ومع ذلك، فحتى هؤلاء النساء العثمانيات صاحبات النفوذ والامتيازات كان من الممكن تعذيبهن بالغيرة. تزوجت عادلة سلطان Adile sultan ابنة مصلح القرن التاسع عشر العظيم السلطان محمود الثاني، من ضابط بالجيش يدعى محمد علي باشا Mehmed Ali Pasha. جمع الحب بين الزوجين. وفي أحد الأيام، استرعت انتباهه في مكان عام على القرن الذهبي يدعى «المياه الحلوة لأوروبا» Sweet أنتباهه في مكان عام على القرن الذهبي يدعى «المياه الحلوة لأوروبا» وحيث إن حجابها كان سميكا، فإنه لم يتمكن من التعرف على شخصيتها، فأوقع منديلا معطرا عند قدميها كنوع من الغزل. وفي تلك الليلة وجد الباشا المنديل على الوسادة بجانب زوجته النائمة.

وفي مناسبة أخرى، ذهبت عادلة إلى مسجد بعيد للصلاة. وعندما احتاجت إلى أن تستريح في الطريق، طرقت على باب قصر، رحب بها أصحابه، وقدموا لها القهوة والشربات، وحين سألت مضيفتها عن اسمها، أجابت السيدة بأنها زوجة محمد على باشا. فشكرتها عادلة سلطان وانصرفت. وعاشت بعدها في خلوة تكتب قصائد تفوح منها رائحة الحزن. وعندما ماتت في العام 1898، دفنت بجانب زوجها. لم يأتِ في قصائدها إشارة إلى الخيانة التي ارتكبها زوجها بحقها (45).

كانت البيوت الأقل شأنا تشهد عواصف من الغيرة. كان الرجال أحيانا يقضون حاجتهم مع جواريهم. وكانوا أحيانا يطلبون من الإمام رخصة بعدم الاغتسال بعد الجماع لأن ذلك كان يثير غضب زوجاتهم على الجواري. كتبت ليدي بلنت: «كل خانوم [زوجة] عرفتها كانت تنزل إلى حجرة الغسيل بانتظام لتشطف بيديها ملابس زوجها بعد الغسيل، خوفا من أنها لو تركت هذا العمل للجواري فإن الواحدة منهن يمكن أن تتلو على الملابس تعاويذ أو أسحارا لتحل محل الزوجة في قلب زوجها».

كتبت واحدة من أعظم كُتاب تركيا الحديثة، هي قائدة الموجة الأولى للحركة النسوية بالقسطنطينية خالدة أديب Halide Edib، عن بيت أبيها في العصر الذهبي الأخير للمدينة قبل العام 1908: «كان [تعدد الزوجات] لعنة، سُم لم ينجُ منه بيتنا التعس ... كان التوتر الدائم في بيتنا يحيل حتى الطقوس البسيطة إلى ألم مادي، ولم أنحُ أنا نفسي من نتائج ذلك. كانت غرف الزوجات متقابلة، وكان أبي يزورها واحدة بعد الأخرى ...» (47).

غثل أحد مصادر التسلية في الحريم في استضافة الصديقات، من اليونانيات واليهوديات والأرمنيات فضلا على المسلمات. وكانت تحدث زيارات متبادلة دائمة بين الحريم: زيارات للسؤال وللتفتيش وللتحية وللتهنئة وللتعزية. وكانت الزائرات يقضين الليل غالبا عند مضيفاتهن. وكانت المرأة ذات العلاقات المتينة يمكن أن تقضي عاما كاملا في الزيارة الواحدة. وكانت الزائرات بمنزلة سعاة بريد وصحافيي شائعات يسردن أخبار المدينة. وكانت التاجرات المحترفات يتنقلن أيضا من بيت إلى بيت لبيع أو شراء الملابس والتطريز.

سعى بعض السلطين إلى فرض العزل الصارم. كان من هؤلاء السلطان عثمان الثالث (1754-1757) الذي حظر على النساء الخروج من البيت في أكثر من أربعة أيام في الأسبوع، والسلطان مصطفى الرابع (1807-1808) الذي أصدر مرسوما يحظر عليهن الخروج من البيت مطلقا. تعلمت بعض النساء أن يخفن من الرجال الأغراب، حتى إن الواحدة منهن لو حاصرتها النيران كانت تفضل أن تحترق حتى الموت على أن تنقذها ذراعا أحد الجيران أو جنود الانكشارية. وكانت النساء يتعرضن للنقد أحيانا حتى على نشاطات تقليدية مثل الذهاب إلى الأسواق «بين الرجال» أو زيارة المقابر. وكن يصلين عادة في البيوت، أو في المساجد في أبهاء خاصة أو وراء حواجز، وليس في صحن الجامع الأساسي. وحتى امرأة في قوة خُرَّم قيل إنها لم تكن تخرج إلى المدينة إلا ليلا، مع أنها كانت تقوم برحلات إلى الولايات لرؤية أبنائها. ولم يكن بمقدور النساء أن يزرن خان الجدة الكبير Buyuk Valide Han الذي بنته كوسم إلا بإذن من المشرف وبرفقته.

وفي الحريم الإمبراطوري، حتى مع الحرية النسبية إبان القرن التاسع عشر، ظلت السيدات يعشن حياة منعزلة تماما. وكن يقعن في حب رجال لم يروهن، بسبب سماع صوت يغني في ليلة مقمرة على البسفور، أو رجل يعزف على الكمان

على بعد. وفي الحالتين، كانت البنات تظل في حالة الحب من دون أن يعرفن شيئا عن أحبائهن لسنوات. إن بيرون لم يبالغ حين كتب في «دون خوان» (\*\*) أن الزواج wedlock والقفل padlock عند الأتراك لا يختلفان (48).

لكن كانت هناك – على الرغم من ذلك - دروب للاستقلالية. ففي الغرب، كان الأزواج يسيطرون على ثروات زوجاتهم. وحتى شخصية شرسة مثل سارة دوقة مارلبورو (\*\*) كانت تستطيع أن تدير ممتلكاتها الشاسعة من خلال وصية من زوجها تستوجب تنفيذ رغباتها. رجا جزئيا من أجل الحيلولة دون أن ينفق الزوج ممتلكات زوجة على زوجة أخرى، ضمن الإسلام أن تحتفظ النساء بالسيطرة على ممتلكاتهن الخاصة. وفي القسطنطينية، كانت النساء يدرن ممتلكاتهن إما مباشرة وإما من خلال وكلاء. وكان بعض النساء عتلكن دكاكين في السوق، وكان بعضهن يقرضن مبالغ كبيرة للمسؤولين الحكوميين أو السفراء الأجانب، على نحو ما كان يفعل أزواجهن. تبين السجلات القانونية أنه في العام 1548، كانت امرأة واحدة، هي نفيسة بنت كمال Mefise bint Kemal تمتلك طاحونة مائية، وفي العام 1804 كانت النساء، كما كانت هوشيار هانم Hoshyar Hanim تمتلك مخبزا. وكذلك كانت النساء، كما سيرد لاحقا، تجار عبيد أكفاء جدا (49).

كانت العمارة أحد المجالات الأساسية التي شاركت فيها نساء القسطنطينية الموسرات. فمن بين التسعمائة والثلاثة والخمسين مسجدا التي كانت منتشرة في المدينة في العام 1962، كان ثمانية وستون منها أو سبعة في المائة قد كلَّفت ببنائها نساء أو بُنيت لنساء. ومن بين الأسبلة العثمانية الأربعمائة وواحد وتسعين المتبقية في إسطنبول في العقد الرابع من القرن العشرين التي تميّز واجهاتها المرمرية الرمادية الهادئة مدينة إسطنبول كما تميّز النافورات الباروكية البيضاء الدوّامة روما، كلَّف نساء ببناء 28 في المائة منها الأول خديجة) يقرأ المارة:

<sup>(\*) «</sup>دون خـوان» Don Juan : قصيدة هجائيـة للورد بيرون تقوم على أسـطورة دون خـوان، يقلب فيها بيرون الأوضاع، فيحل خوان من زير نساء يلعب بهن إلى رجل يسهل على أي امرأة الإيقاع به. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> سارة دوقة مارلبورو Sarah Duchess of Marlborough (من 5 يونيو 1660 إلى 18 أكتوبر 1744): زوجة جون تشرشل دوق مارلبورو الأول، كانت صديقة مقربة من الأميرة آن؛ ولذلك حين أصبحت الأحيرة الملكة آن، ازداد نفوذ سارة وقوتها، وغدت الشخصيات البارزة والعامة تتودد إليها أملا في التأثير في الملكة لمصلحتهم. [المترجم].

بنية خالصة من الرياء، أمرت خديجة سلطان تاج العفة الحصين، وأم محمد خان سلطان السلاطين، بأن يتدفق هذا السبيل السامي مجانا، حتى يرتوى منه العطشي في الكون كله.

ونُقش على سبيل انتهى العمل به في العام 1741: «عندما روَّت والدة علي باشا الوزير في عهد السلطان محمود، عطش الناس بماء إحسانها الصافي الرائق، نطق الدرويش النقشبندي رضا البيشيكتاشي بالحكمة التالية: تعال واشرب ماء الحياة الأبدية من هذا السبيل» (51). وعلى الرغم من وضوح الهيمنة الأمومية، فإن المرأة التي كلَّفت ببناء السبيل قد عرَّفت نفسها بابنها.

لم تستطع أن تتحدى التقاليد إلا قلة من نساء القسطنطينية. من هؤلاء الشاعرة حبي خاتون Hubbi Hatun التي بقيت في البلاط في عهد سليم الثاني بعد موت زوجها وسرت شائعات بأنها كامّة أسرار السلطان وعشيقة العديد من أفراد حاشيته. وفي بداية القرن السابع عشر، كتبت امرأة من المدينة تدعى ليلى Leyla قصائد عشق:

عندما أكون بين ذراعيك، لا تزد ألمي فالجنة بين ذراعيك، وليس الجحيم.

وإبان القرن الثامن عشر، لقيت فتنت هانم Fitnat Hanim أخت وابنة أخ وحفيدة علماء شعلوا منصب شيخ الإسلام، التشجيع من عائلتها على كتابة الشعر. وجهت فتنت قصيدة إلى الصدر الأعظم المهذب رجب باشا، وترددت في زيارات على صالونه الأدبي. وكانت النساء يعملن موسيقيات أو خطّاطات. كتبت خطّاطة انفصلت عن زوجها تسعة أوصاف للنبي اعتبرتها أعمالا فنية تعوضها عن الأطفال (52).

عاشت النساء الفقيرات حياة أقرب إلى حياة ربات البيوت في الغرب، وإن ظل الفصل في البيت بين مسكن الذكور والإناث متبعا، ولو حتى بستارة تعلق في منتصف غرفة. وكن يظهرن كثيرا سافرات مع أزواجهن في السوق أو جالسين معا في المساء على عتبات بيوتهم، أو وهن يجررن أزواجهن من الحانات. وكان بعض النساء يبعن ما يصنعنه في البيت، مثل السجق والمناشف المطرزة الكتانية، في أسواق أسبوعية كانت تقام للنساء في أحياء مختلفة من المدينة (53).

بعيدا عن المهام المنزلية، كان العمل الأساسي لنساء القسطنطينية هو التطريز، في مقابل صنع السجاد في الأناضول الريفية. لم تخصص إمبراطورية أخرى كل هذه الطاقة لأعمال الإبرة والخيط. في منتصف القرن السابع عشر، قالت زائرة فرنسية تدعى جين ثيفنـوت Jean Thevenot: «عملهن الوحيد في البيت هو الكروشيه والتطريز، بينما تقـوم جاريات بكل أعمال المنـزل». وبعد مائة عام، كتب واحد من أعظم المؤرخين العثمانيين، هو موراجيا دوسون: «تحتفظ كل النساء بكميات كبيرة من التطريز لتزيين ملابسهن وكذلك كل الكتان المستخدم في الأعـمال المنزلية العاديـة: منديل اليدين والمناشف [كانت المناشف المطرزة تستخدم جوائز في مسابقات الرماية] ومناديل المائدة والقماش. لقد كن يطرزن كل شيء حتـى السراويل والزنانير». وفي أوائل القرن العشرين، كتبت دارسـة الأعراق لوسي غارنيت Lucy Garnett التي عاشـت سـنوات طويلـة في البلقان: «يحظى التطريز بمكانة خاصة، وقبل عدة سـنوات من الزواج تجد البنات عملا في سـاعات فراغهن في تطريز الملاءات والمناشف والألحفة ومناديل المائدة وغيرها من الأشياء التي تظهر لاحقا في جهاز عرسها وتزيّن غرفة عرسها».

باستخدام بعض أنماط الزخرفة الموجودة على بلاط إزنيق والقفاطين المخملية، كان التطريز يمارس في كل شيء متاح، من المهد إلى اللحد: أغطية الفراش وأغطية الوسائد وأغطية العمائم والمحافظ وبهارج الخيول وسجادات الصلاة، وكانت أعمال التطريز الأقيم على الإطلاق تتمثل في الكسوة التي كانت ترسل سنويا إلى الكعبة بكدة. كان التطريز يغطي كذلك قطع القماش التي كانت تُرسَل فيها الخطابات والأشياء من شخص إلى آخر، لأن الأظرف الورقية لم تستخدم حتى القرن التاسع عشر. وكلما كان التطريز أنفس، كان التقدير أعلى من المتلقي. وفي البيوت الموسرة، كان شرب القهوة نفسه يمكن أن يؤدي أيضا إلى استعراض للتطريز، حيث كان الخادم الأول يرتدي وشاحا مستديرا معلقا على كتف واحدة، كان يصنع من الحرير أو المخمل ويطرز بكثافة بخيوط الذهب، وأحيانا بالجواهر، وكانت الشرابات تخاط باللآلئ. كان الغرض الوحيد من ذلك هو إظهار الجمال والثراء.

كان التطريز أيضا يغطي الملابس، كما يتجلى في الأثواب الفخمة المعروضة في متحف صدبيرك هانم Sadberk Hanim Museum في حي بيوكدير التى تجعلها الخيوط الذهبية متصلبة مثل سترات السفراء. لم يتغير أسلوب أعمال

التطريز كثيرا من القرن السادس عشر إلى القرن التاسع عشر. وقد أبدت ليدي ماري ورتلي مونتغو إعجابها بالتنورة الداخلية والقفطان الدمقسيين المطرزين والزنار المغطى بالجواهر التي كانت ترتديها سيدة عثمانية، لكن ما «أحزن عينيها» كثيرا كانت مفارش ومناديل المائدة المطرزة. في الشاء، كانت النساء الموسرات يرتدين أثوابا من الحرير المبطن بفرو القاقم أو السمور، وغطاء رأس من المخمل مطرزا عادة باللآلئ أو الألماس. وعلى أحد جانبي الشعر، كن يعلقن باقة من الجواهر مرتبة على هيئة الزهور، تمثل اللآلئ فيها البراعم، والياقوت الورد، والألماس الياسمين. وعندما تخرج النساء من البيوت، كن يلبسن أوشحة للرأس من الشاش الأبيض الرقيق بها فتحتان للعينين وفراجي (\*) أو عباءات واسعة تغطى كل شيء من الرقبة إلى أصابع القدمين (54).

كان الافتتان بالتطريز- مثله مثل الدين الشعبي والمواكب الإمبراطورية - يوحد الجماعات المختلفة بالمدينة. من ذلك أنه في العام 1673، عرض سنيور تيريسا Signor Tersia ترجمان البندقية والكاثوليكي المقيم في بيرا، مهر ابنته على أصدقائه، فكان يتألف في الأساس من فساتين ومناديل وقفاطين وأغطية فراش، جميعها مطرزة بسخاء «على طريقة أهل البلد» بخيوط من الذهب أو الفضة أو اللآلئ أو البلور، من كل الأسعار. وكانت أغطية التوراة وشيلان الصلاة اليهودية تطرز بالأسلوب نفسه وعليها موضوعات الزهور عينها التي كانت تظهر على المنسوجات الإسلامية. وكانت المعابد تستخدم أبسطة أشبه بسجادات الصلاة الإسلامية عليها الإسماعيليون (المسلمون)» (55).

وصلت شهرة التطريز التركي إلى معقل آخر من معاقل الترف، هو البلاط الفرنسي. ففي العقد الثامن من القرن السادس عشر، استدعت كاثرين دي ميديشي، وبعد خمسين عاما ماري دي ميديشي، بنات من القسطنطينية للقيام بأعمال التطريز لبيتهما. ومع أن المدينة كانت تتبنى الأساليب الغربية في كل المجالات تقريبا، ظل التطريز الهدية المفضلة للزوار البارزين إلى العاصمة. من ذلك أن أولى الهدايا التي قدمتها السلطانة الوالدة إلى الإمبراطورة أوجيني زوجة نابليون الثالث لدى زيارتها إلى القسطنطينية في العام 1869، كانت منديلا مطرزا بالطريقة التقليدية (56).

<sup>(\*)</sup> الفراجي: جمع فراجة ferace، وهي عباءة تلبسها النساء عادة فوق الملابس عند الخروج من البيت. [المترجم].

## مدينة الذهب

يعتنق اليهود والأتراك والمسيحيون عقائد عدة. لكن الجميع يعترفون بإله واحد.. إنه الذهب من مجموعة «خطابات تاريخية ومهمة من جنتلمان في القسطنطينية إلى صديق له في لندن»، 1730.

لا توجد مدينة أكثر تشجيعا للتجارة من القسطنطينية.

Ogier Ghislain de بوسبك، 1555 Busbecq

في حر الصيف، كان السلطان ينتقل كثيرا من القصر إلى الأكشاك المطلة على البحر. وهناك مع برد النسيم، كان السلطان يستطيع أن يستمتع بمشهد مذهل لدرجة أن كثيرين ممن يرونه لأول مرة يشكون أنه حقيقي، وهو الجريان السريع للماء الناتج عن التقاء القرن الذهبي بالبسفور، الذي تغطي صفحته دائها مواكب متحركة من المراكب. كانت

«كانت الإمبراطورية العثمانية عالما اقتصاديا مصغرا، وكان المسلمون هم التجار الأنشط فيه» القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

أعداد المراكب تتكاثر أحيانا، على نحو ما رسمها ميلخيور لورك في العام 1560، حتى إن الصواري والأشرعة كانت تحجب الماء تقريبا. وبين السفن الأكبر حجما، كان عدد كبير من المراكب الصغيرة (نحو خمسة عشر ألف مركب يعملون في الميناء إجمالا) يندفع سريعا فوق سطح الماء مثل الذباب<sup>(1)</sup>. كانت هذه المراكب، التي تربط ضواحي المدينة بمركزها عبر شبكة من الرحلات البشرية اليومية، تتحرك في سرعة النوارس التي تنقض من أعلى أو الدلافين التي تقفز من الماء. كانت صيحات المجدفين وصفيرهم يجعل الميناء أكثر صخبا من ميناء نابولي. فقد كانت القسطنطينية تجمع بين كونها عاصمة وميناء، بدرجة أكبر من لندن أو لشبونة. ولم يكن البحر بهر على المدينة فقط، بل كان شريانها.

كان النظر عبر الماء إلى عين السراي يكشف أوسكودار، ذلك الخليط من القرى والمساجد والقصور، حيث تنتصب القباب والمسآذن البيضاء على خلفية خضرة الحدائق وبساتين السرو وأول تلال آسيا. وعلى اليسار، عبر القرن الذهبي مسن السراي مباشرة، كانت توجد مدينة غَلَطَة، ذلك المدرج من البيوت ذات الأسقف الحمراء المكللة بالنباتات الخضراء والمتوجة ببرج رمادي.



الرسام جان فان دير ستين Jan van der Steen، منظر للقسطنطينية من بيرا، في نحو العام 1770. من اليسار إلى اليمين: أوسكودار، والتقاء البسفور بالقرن الذهبي، والقصر، وجامعي آيا صوفيا والسلطان أحمد، وعلى البعد جبال الأناضول المغطاة بالثلوج. يعد هذا المنظر الصورة الكلاسيكية للمدينة، الذي دفع شاعرا عثمانيا لأن يكتب أن الجنة نفسها تنظر إليها بعين الحسد، والذي اعتبره الزوار الأوروبيون أجمل منظر في العالم.

لمسافة ميل ونصف الميل على يسار غَلَطَة، كان يَمتد مركز القوة البحرية للسلطان، وهو أحد أكبر المُجمّعات البحرية في العالم، الذي كان يضم الترسانة وأحواض بناء السفن الإمبراطورية. والترسانة التي كانت مدينة أخرى داخل المدينة يطوّقها سور عال، كانت تضم سقيفات تَسع لبناء حتى مائتي قادس في وقت واحد (\*\*). تظهر الترسانة في لوحة من العام 1650 أشبه بصف من مرائيب الحافلات ذات الأسقف الحمراء. وبجانب الترسانة، كانت توجد مصانع البارود والذخيرة وقصر القبطان باشا Kaptan Pasha أو أمير أمراء البحر - بعد نقل مقر الأسطول العثماني من غاليبولي في العام 1516. وسرعان ما أصبح القبطان باشا أحد المسؤولين الكبار في القسطنطينية ويحق له حضور الديوان، فضلا على السلطة على جزر بحر إيجة وغَلَطَة نفسها. كان أفراد الأسطول من الأتراك واليونانيين والدلماسيين، وكانوا يسمون «مشرقين» levantino عن الكلمة الإيطالية تحمل أسماء (المشرق)، وكانت المراكب التي كان يجري بناؤها عادة وفق نماذج بندقية، تحمل أسماء نصف إيطالية مثل باترونا Patrona وريالا Reale) وقبطان (Reale).

وبجانب الترسانة، كان يوجد الصرح المشووم المعروف باسم البانيو محاطا بسور عال (\*\*)، كان نزلاؤه الأساسيون نحو ألفين أو ثلاثة آلاف عبد أسروا في أثناء الحروب وعمليات القرصنة التي ابتلي بها البحر الأبيض المتوسط بين فرسان القديس يوحنا والقراصنة الجزائريين (\*\*\*). كان الرعب الساكن في حياة العبيد الذين كانوا يشيدون قوادس السلطان ويجدفون عليها (\*\*\*\*)، يخففه وجود الكنائس

<sup>(4)</sup> القادس، والجمع: قوادس، سفينة شراعية كبيرة ذات مجاديف. [المترجم].

<sup>( (</sup> المتحدة المائية على المائية على المكان الذي كان يعتجز فيه العبيد الأسرى في الجزائر والقسطنطينية. [المترجم]. ( المتحدث المسلمة في العصر العديث المبكر شكلا من العرب غير النظامية، مارستها كل الدول تقريبا، فمارستها إنجلترا عبر سفن الأسطول الملكي ضد سفن الذهب والفضة الإسبانية القادمة من العالم الجديد، ومارستها الجمهورية الهولندية ضد السفن الإنجليزية والإسبانية، غير أن القرصنة الأشهر في التاريخ كانت تلك التي وقعت في البحر الأبيض المتوسيط بين شماله وغربه المسيمي وجنوبه وشرقه الإسلامي، التي تجاوزت الاستيلاء على السفن في عرض البحر إلى الإغارة على المدن والبلدات الساحلية طلبا للغنائم والعبيد، خاصة في عهد الأخوين أميري البحر العثمانيين عروج وخيرالديسن بريسروس في إمارتهما على الجزائر النبي وصفها النبيل الفرنسي دوغرامي في العام 1619 بأنها «السسوط المسلط على العالم النمراني. فهي رعب أوروبا ولجام إيطاليا وإسبانيا وصاحبة الأمر في الجزر». [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> كانت السفن الحربية تعمل في معظمها بجدفين من العبيد، يعرفون باسم عبيد القوادس galley عبيد القوادس وهعم مكبلون في أماكنهم، غالبيتهم أسرتهم الجيوش أو اختطفهم القراصنة لهذا الغرض من الأمم المعادية. كانت بعض الدول تقضي على المدانين بقضاء بعض السنوات على القوادس كعقوبة، وهي عقوبة كانت أقرب إلى حكم الإعدام، وكانت تدخر في إسبانيا القرن السادس عشر للمسلمين الأندلسيين الذين أطلق عليهم اسم المورسكيين. ويقال إن أسطول التحالف الأوروبي بقيادة إسبانيا حين هزم الأسطول العثماني في معركة ليبانتو البحرية في العام 1571 حرر ثلاثين ألف مجدف نصراني كانوا عبيدا على السفن العثمانية. [المترجم].

الكاثوليكية والأرثوذكسية التي كانت تقدم الخلاص في «العالم الآخر» وجهود السفراء المسيحيين والأخويات الدينية لإطلاق سراحهم. أضاف عبيد القوادس لغة هجينة أخرى إلى توليفة الأصوات التي كانت تُسمع في القسطنطينية. كان معظم العبيد الأسرى يأتون من إسبانيا أو إيطاليا أو فرنسا، ويتحدثون مزيجا من هذه اللغات يدعى الفرانكو Franco).

في السادس من مايـو من كل عام، في عيـد ولي الله العظيـم الخضر، تحتفل القسـطنطينية بدورهـا كعاصمة بحرية في يوم للمـسرح الطقوسي. على مرأى من بقية المدينة ومن مراكب الكياك والسفن المبحرة، كان القبطان باشا وكبار الضباط بالأسطول يبحرون ببطء من الترسانة عبر القرن الذهبي إلى كشك اليالي Yali Kiosk الواقع على الجبهة المائية للقصر. وهناك، كان السلطان يستقبلهم رسميا محاطا بعائلته. وكان يُلبسهم القفاطين ويدعوا لهم برحلة آمنة وناجحة. كان قادة البحر بعد ذلك يأخذون الأسطول، وسط تحية بطلقات من المدفعية تصم الآذان من حصون الشاطئ وأصوات الموسيقى العسكرية التي تعزفها فرق فوق كل سفينة، في جولة للتفتيش وجمع الضرائب في جزر بجر إيجة. في العام 1583، شاهد أول سفير إنجليزي، هو وليام هاربورن William Harborne، مغادرة القبطان باشا «متجها إلى البحر بستة وثلاثين قادسا مزيّنة بطلاء ذهبي ورسوم وممتلئة بالأعلام المربعة والمثلثة»(4). لم تكن هذه المراسم تقل فخامة عن مراسم «زفاف البحر» التي كانت تقام في البندقية في الثامن من مايو والتي كانوا يجدفون فيها بسفينة الدوج المُذَهّبة بوسـنتارو Bucentauro تتبعها مئات السـفن الأصغر لإلقـاء خاتم زواج في البحر الأدرياتيكي. يكشف تشابه التاريخ والهدف والأبهة عن تأثير البندقية الذي تخلل معظم جوانب الحياة البحرية في القسطنطينية.

كانت السفن التجارية ترسو إلى اليمين من مقر الأسطول على طول الأرصفة وحواجز الماء في غَلَطَة وإمينونو Eminonu قبالة القصر وتحته. يسمح عمق الميناء الشديد لأكبر السفن بأن تفرغ حمولتها على الشاطئ مباشرة باستخدام ألواح خشبية، وقد كانت جودة الميناء أحد الأسباب التي دفعت الاستيطان اليوناني الأول للموقع. بعد أن ترسو السفينة، كان قائدها يقدم بيانا بحمولته إلى موظفي الجمارك العثمانيين الذين كانوا بعد ذلك يتحققون من السلع بأنفسهم. كان جنود

الانكشارية يظلون على ظهر السفينة حتى تدفع رسما جمركيا من ثلاثة إلى خمسة بالمائة. وبعد أن يقدم قائد السفينة إيصالا بالسداد، كان يمكن إفراغ السلع. كانت خانات غَلَطَة وإمينونو وأسواقهما مركز الحياة للميناء، حيث كان التجار والحمّالون والبحارة يأتون إليهما يوميا بحثا عن الشراب والعمل. وفي الشتاء، حين كانت سفن الأسطول العثماني المائة وعشرين أو نحوها ترسو في الحوض الجاف في الترسانة، كان سلوك المشرقيين في خانات غَلَطَة يغدو مثالا للفسوق.

كانت القسطنطينية أكبر مدينة على البحر الأبيض المتوسط وأحد أكبر موانئه. كانت كل طرق السفر ومعظم طرق التجارة في الإمبراطورية العثمانية تؤدي إلى العاصمة: من بولندا عبر ولاشيا، ومن أوروبا الوسطى خلال بلغراد وإدرنة، ومن البندقية عبر البحر الأدرياتيكي إلى دوبروفنيك، وعبر طرق البلقان الجبلية. كانت قافلة تحوي نحو ألفي بغل وبعير تأتي إلى أوسكودار مرة واحدة في الشهر على الأقل، من بلاد فارس ومن ميناء البصرة الكبير على رأس الخليج العربي ومن سورية. وبحرا، كانت القسطنطينية مقصدا لطرق التجارة من مرسيليا والبندقية والإسكندرية والقرم. كان البحر الأسود للإمبراطورية العثمانية مثل أمريكا الجنوبية للإسبان. فبين العامين 1592 و1774، كانت تجارته مقصورة على الرعايا العثمانيين (5).

كانت الأيديولوجيا الإمبريالية وكذلك المصلحة الشخصية تؤيدان التجارة. من ذلك النصيحة التالية التي قدمها أحد باشوات القرن الخامس عشر إلى السلطان:

انظر بعين العطف إلى التجار على الأرض، واهتم بهم دائما، ولا تدع أحدا يضايقهم أو يتحكم فيهم، فمن خلال تجارتهم تزدهر الأرض، وعن طريق سلعهم تنخفض الأسعار في العالم، ومن خلالهم تنتقل سيرة السلطان الطيبة إلى الأراضي المحيطة، وعن طريقهم تنمو الثروة على الأرض.

وإبان القرن السادس عشر، دخلت الإمبراطورية في حروب مع بلاد فارس على السيطرة على تجارة الحرير، ومع البرتغال على السيطرة على طرق التوابل من جزر الهند الشرقية إلى أوروبا، وأدارت أسطولا تجاربا حكوميا<sup>(6)</sup>.

ومن أجل تقوية الإمبراطورية، أراد العثمانيون أن تتوافر كل المنتجات وكل الأعراق في القسطنطينية. كتب أحد تجار القماش والحرير الفلورنسيين من غَلَطَة في العام 1502 عن بايزيد الثاني يقول: «منحنا السلطان كل العطف ويريد منا

أن غارس أعمالنا في بلاده». كذلك كان القصر أفضل زبون للتجار على ساع الترف الأجنبية. كما ساعد وجود التجار الأجانب القسطنطينية في الاحتفاظ بطابعها كمدينة عالمية. ومكّنت معاهدات التجارة الحرة المعروفة باسم «الامتيازات» التجار الأجانب من العيش في القسطنطينية والمدن العثمانية الأخرى تحت سلطان سفرائهم وحمايتهم. منح السلطان امتيازات للبندقية في العام 1454، ثم لفرنسا في العام 1561، ثم لإنجلترا في العام 1581، ثم لهولندا في العام 1612. وحصلت عليها فلورنسا وجمهورية دوبروفنيك قبل سقوط المدينة (\*\*)، وحصلت عليها الإمبراطورية الرومانية المقدسة وروسيا والسويد إبان القرن السابع عشر، والدغارك إبان القرن الثامن عشر.

كانت التجارة أحد الأسباب الرئيسة لإرسال السفارات الكثيرة إلى القسطنطينية. فبالنسبة إلى البنادقة كان «الواجب الأساسي لسفير القسطنطينية هو الدفاع عن تجارة الأمة». وعلى الرغم من أن الحكومتين الإنجليزية والعثمانية كانتا تكرهان إسبانيا، فقد اجتمع ثلاثتهم على حب التجارة، ما أدى إلى إقامة علاقات ديبلوماسية بينهم. وفي ذلك كتب مراد الثالث إلى إليزابيث الأولى في السابع من مارس 1579 ما يلى:

كما يأتي الناس من بلاد فرنسا والبندقية وبولندا - المخلصة حقا لبابنا العالي - ويمارسون التجارة، كذلك يمكن أن يأتي أيضا التجار من مقاطعة إنجلترا ويذهبون (و) لن يعترضهم أحد في أثناء قدومهم أو رحيلهم أو تنقلهم بغرض التجارة في ممتلكاتنا المحروسة.

كان أول سفير إنجليزي إلى القسطنطينية - وليام هاربورن - تاجرا أيضا، يستورد الرصاص والقصدير والقماش إلى القسطنطينية ويصدر منها خمر الممزي والكشمش. حتى القرن التاسع عشر، ظلت شركة المشرق التي ساعد في إنشائها، تدفع راتب السفير، وليس الحكومة البريطانية. وبحلول العام 1640 كانت هناك خمس وعشرون شركة إنجليزية في القسطنطينية تعمل بالدرجة الأولى في القماش (7).

<sup>(\*)</sup> جمهورية دوبروفنيك أو راغوزا جمهورية بحرية مستقلة في دالمسيا شهدت أوجها تحت الحماية العثمانية إلى أن احتلها نابليون في العام 1808. [المترجم].

وعلى أي حال، فإن فرنسا التي كانت في حلف سياسي مع الإمبراطورية العثمانية منذ العام 1535، كانت الشريك التجاري الغربي الأساسي للإمبراطورية، وليسس إنجلترا. كان من المعتقد أن «تجارة المشرق» الفرنسية (أي التجارة مع الإمبراطورية العثمانية) التي كانت تخضع لسيطرة غرفة التجارة بمرسيليا، تشكل نصف كل التجارة البحرية الفرنسية في أوائل القرن السابع عشر. كانت التجارة الفرنسية إبان القرن الثامن عشر أحد العوامل التي أسهمت في نفوذ فرنسا في العاصمة العثمانية. وفي العام 1789 كانت الإمبراطورية العثمانية تأتي في العاصمة العثمانية مو العام الإمبراطورية. كانت القسطنينية تستورد نصف كل التجارة الأوروبية مع الإمبراطورية. كانت القسطنطينية تستورد نول والجرير وسلع الترف مثل الكافيار والشمع الأصفر الممتاز ووبر الماعز المعالي والحرير وسلع الترف مثل الكافيار والشمع الأصفر الممتاز ووبر الماعز المعالي الني كان يصبح بعد ذلك باروكات على رؤوس أوروبا. ثمة منتجان من المدينة مطلوبة لمقابض السيوف وأغلفة الكتب) والورق المجزع المسمى «ورق تركيا» مطلوبة لمقابض السيوف وأغلفة الكتب) والورق المجزع المسمى «ورق تركيا» الذي كان يلصق داخل ألواح الكتب(8).

في العصر الذهبي للإمبراطورية إبان القرن السادس عشر، كان طريق التجارة يسلم للما، كما يدلل الارتفاع المفاجئ لعدد سكان القسطنطينية من ثمانين ألفا إلى أربعمائة ألف بين العامين 1477 و1530. كتب سفير البندقية في العام 1523: «لا أعرف دولة أسعد من هذه، لقد وهبها الله كل نعمه. فهي تسيطر على الحرب والسلام مع الجميع، كما أنها غنية بالذهب والبشر والسفن وطاعة الرعايا للحكام، إنها باختصار لا تضاهيها دولة أخرى». لكن إبان القرن السابع عشر، ولأسباب كثيرة، ضعفت الإمبراطورية وتحولت شروط التبادل التجاري في غير مصلحتها. وبدأ التجار الأجانب في القسطنطينية يخضعون لجزية تسمى الأواني avanies (تعني حرفيا «إهانات») تجمعها الحكومة العثمانية في مقابل تجديد الامتيازات (التي يفترض نظريا أن كل سلطان جديد يجب أن يجددها)، أو لأغراض زيادة الدخل فقط. وكان الاستياء العثماني من الفساد المنظم الذي مارسه التجار والسفراء الأجانب، سببا آخر لهذه العقوبات.

كانت الحكومة العثمانية تسك بضع عملات معدنية ذهبية. وبعد العام 1584 أخلدت الحكومة تخفض قيمة الأقجة الفضية والقرش النحاسي العثمانين - من حيث الوزن والقيمة - اللذين كانا يُزيّنان دامًا بطغراء السلطان الحاكم وختم قبيلة قايي Kayi التركية. ونتيجة لذلك، وعلى الرغم من التحريم الحكومي المتكرر، كان العثمانيون عادة يفضلون أن يستخدموا العملات المعدنية الأجنبية على عملاتهم في الصفقات التجارية. كانت القسطنطينية منفتحة تماما أمام التجارة الخارجية حتى إن العملات المعدنية البندقية والهولندية والنمساوية والإسبانية والبولنديـة كانت تسـتخدم فيهـا. وبعد العـام 1650، انتشرت دور سرية لسـك العملة في أفينيون وأورانج (\*\*) ومونتي كارلو وليفورنو، كانت متخصصة في تزييف العملات المعدنية الأوروبية بتقليل محتوى المعدن النفيس فيها بنسبة ثلاثين أو أربعين بالمائة، لاستخدامها في الإمبراطورية العثمانية. وبهذه الطريقة كان التجار الأجانب يستطيعون أن يحققوا أرباحا تصل إلى ستمائة بالمائة. كان الفرنسيون والهولنديون من مزيفي العملة الدائمين. كتب تاجر فرنسي يدعى شيفالير شاردين the Chevalier Chardin عن الأتراك: «إنهم بطبيعتهم أناس بسطاء وبلهاء، يستطيع المرء أن يخدعهم بسهولة. لذلك يلعب المسيحيون عليهم عددا لا يحصى من الحيل الخبيثة ويغشونهم، لكن ما إن تخدعهم مرة واحدة، حتى يفتحوا أعينهم، ثم يضربون بقسـوة وينتقمون لـكل شيء في مرة واحدة». ونتيجة ليأسها، بدأت الحكومة العثمانية نفسها في نهاية القرن السابع عشر تزيف العملات المعدنية الأحنيية (9).

كان النظام الذي حافظت عليه الحكومة العثمانية في المدينة يشجع التجارة فيها. فمعظم التجار الأجانب كانوا يعيشون في أمان في غَلَطَة أو في تل يغطيه الكرم فوقها مميّز بهوائه الجيد يسمى بيرا (كلمة يونانية تعني «ما وراء»، أي «ما وراء» القرن الذهبي). ومن أجل تجنب عداوة الأهالي، كان التجار الغربيون عادة يرتدون لباسا عثمانيا ويطلقون لحاهم، ويقال إن الهولنديين والإنجليز كانوا (\*) إمارة أورانج والمرتبع منطقة بروفنس الواقعة بجنوب فرنسا العالية، كانت مقر آل أورانج الذين

<sup>(\*)</sup> إمارة أورانج Orange إمارة في منطقة بروفنس الواقعة بجنوب فرنسا الحالية، كانت مقر آل أورانج الذين تزعموا حرب التحرير الهولندية ضد إسبانيا الهابسبرغية بقيادة وليام الأورانجي الذي حكم إنجلترا باسم وليام الثالث. [المترجم].

عرون في هيئة الأتراك، لكن الفرنسيين كانوا دائما ما يكشفون عن أنفسهم. بيد أنه بحلول القرن السابع عشر، غدت الملابس الغربية مألوفة. ولم يواجه الرحالة الفرنسي جان ثيفنو الذي استأجر بيتا في بيرا في العام 1650، أي مشكلات في التجول خلال المدينة، وهو ما أثار ذهول سفير بلاده. لكن في القسطنطينية نفسها، كان بعض الأطفال يرمونه ببذر التفاح، فكان «بعض التجار يخرجون من دكاكينهم ويركضون وراءهم ويصرفونهم». يبدو أن التجارة وحّدت ما فرقته الأديان.

مقارنة مدينتي لندن وباريس المشاغبتين اللتين كانت السرقة وأعمال الشغب شائعة فيهما، كانت القسطنطينية مطيعة للقانون نسبيا. وهمة اعتقاد بأن النظام الجيد كان يرتبط مباشرة بالخوف الذي كان السلطان يبثه في نفوس الناس. يتفق مع ذلك بعد قرن رحالة إيرلندي يدعى لورد تشارلمونت:

أعتقد أنه لا توجد في أوروبا مدينة الشرطة فيها منظمة جيدا كها هي الحال في القسطنطينية، فجرائم اقتحام البيوت والسرقة في الشوارع المنتشرة للأسف في مدننا الكبيرة وتجعل الإقامة فيها بغيضة وخطرة (\*)، لا تحدث مطلقا في العاصمة التركية (على خلاف الغابات الخارجية)، ويستطيع المرء أن يتمشى في شوارعها في كل ساعات الليل أو حتى ينام فيها وجيبه مملوء بالمال، من دون أدنى خوف أو خطر من المضايقات. ولا تقع هنا جرائم قتل ولا اعتداءات ولا اضطرابات، ولا يُسمع هنا عن أعمال العنف الوحشية التي يولع بها شبابنا المتهورون سيئو التربية لإبراز أنفسهم.

كانت هذه الحالة السعيدة في رأيه ناتجة عن «الصرامة المفيدة عبر عمليات الإعدام المتكررة» (10). وكتب زائر إنجليزي أن الناس في الشوارع كانوا «معنا أكثر تهذبا ولطف مما يمكن أن نعاملهم نحن الإنجليز به». كان الأجانب يتعرضون للتحديق فيهم، وأحيانا يرمون بالحجارة (وهو ما كان يحدث كثيرا في لندن مع الأجانب والرجال والنساء الإنجليز حسني المظهر)، لكنهم كانوا يستطيعون أن يرتادوا المطاعم الشعبية. وفي غرفة خاصة، كانوا يأكلون «الكابوبو cabbob وهو عبارة عن قطع صغيرة من اللحم في حجم الجوزة تعلق في أشياش حديدية طويلة». وإبان القرن السابع عشر

<sup>(\*)</sup> باستثناء الفترة 1920 - 1980. (المؤلف).

كانت الشوارع قذرة وسيئة الرصف. وفي العام 1730، كانت «معبدة لكنها لم تكن نظيفة مثل لاهاي، ومع ذلك فإنها لم تكن في قذارة شوارع لندن»(11).

في العام 1662، أدرك المحترم دودلي نورث Hon. Dudley North الابن الأصغر للورد نورث، وهو بعد في عمر التاسعة عشرة، تضاؤل فرصه في وراثة ثروة، لذلك قرر الشاب الطموح والوسيم الانضمام إلى «شركة إقراض» في القسطنطينية، لأنه «لا يوجد سوق على وجه الأرض أكبر من القسطنطينية، عاصمة الإمبراطورية الشاسعة، التي لا يمكن أن يخطئ فيها تاجر يتمتع بالدافعية وحسن القرار الطريق إلى الثراء». أجر نورث بيتا في بيرا من ثري مسلم، وتعلم اللغة العثمانية والقانون العثماني وجمع ثروة طائلة من العمل ممولا وصائعا وتاجر «سلع عديمة القيمة». فكان يقرض المال للباشوات بفائدة عشرين أو ثلاثين بالمائة ويوفر الجواهر للقصر. لذلك يعتبر الهدايا الصغيرة أتعابا لولاها لشعر القاضي بأنه تعرض للاحتيال: «عموما لن يقترف القاضي مظلمة صريحة من أجل أي هدية، وإذا لم يتجاهله أحد الطرفين، هما كانت الهدايا غير متساوية، فإنه سيحكم بالحق».

عاش الكثير من الأتراك في عزلة عن المسيحيين المحليين، فضلا على التجار الأجانب الذين كانت تحيط بهم حواجز من الازدراء. تسجل مذكرات درويش من القرن السابع عشر وجودا مسالما ومنظما: عيّز الدرويش الأيام بعضها عن بعض بإعطاء الصدقات والدعوات الاجتماعية وحفلات القهوة وزيارات القبور ودكاكين الحلاقين، وكان يحب زوجته، ولم يرد ذكر أحد من غير المسلمين. مقارنة بمعاصره بيبس (\*)، كان هذا الدرويش قانعا وراضيا (12).

على الجانب الآخر، وخارج العالم المغلق للأتقياء، جذبت المشروبات الكحولية والربح الأتراك إلى بيوت الأجانب وحاناتهم. فتح دودلي نورث بيته لأصدقائه الأتراك، ومن بينهم كبير موظفي الجمارك الذي كان بدوره يستضيف دودلي في بيته. وكان دودلي يرد على محاولات أصدقائه بأن يعتنق الإسلام بالقول إنه «تربى على شرب

<sup>(\*)</sup> صامويل بيبس Samuel Pepys (من 23 فبراير 1633 إلى 26 مايو 1703) موظف إداري في الأسطول الإنجليزي وعضو برلمان، اشتهر بيومياته التي كتبها على مدار عقد في شبابه والتي تكشف عن تفاصيل الحياة اليومية والأحداث الكبرى في أيامه، ترقى من خلال الرعاية وعمله الدؤوب إلى منصب السكرتير الأول لإمارة البحر في عهد تشارلز الثاني، رغم عدم خبرته في البحرية. [المترجم].

الخمر وأكل لحم الخنزير». وفي العام 1680 قرر أن يغادر القسطنطينية، لكن أغنى كثيرا مما جاءها. لم يصدق أصدقاؤه أنفسهم. «لماذا يا كافر هل أنت مجنون؟ هل ضاع عقلك تماما حتى تترك هذا المكان؟»، وفي لندن أصبح دودلي المدافع عن حرية التجارة والملكية القوية، مفوضا للخزانة وعضوا في البرلمان، ومأت في العام 1691(١٥).

على الرغم من أن التجار الأجانب كانوا يحققون أرباحا كبيرة، فإن التجارة الخارجية لم تكن لها الغلبة على الاقتصاد العثماني. فحتى القرن التاسع عشر كانت الإمبراطورية العثمانية عالما اقتصاديا مصغرا، وكان المسلمون هم التجار الأنشط فيه. فثمانية ونصف بالمائة فقط من مجموع السفن التي غادرت القسطنطينية إبان القرن الثامن عشر ذهبت إلى أوروبا، وذهب البقية كلها إلى موانئ داخل الإمبراطورية العثمانية. ومن مجموع تراخيص السفن بالمدينة إبان القرن الثامن عشر، كان واحد وسبعون ونصف بالمائة منها لسفن إسلامية (سبعة أثمانهم سفن تركية والبقية سفن عربية) وأربعة وعشرون ونصف بالمائة مسيحية وثلاثة ونصف بالمائة يهودية (14). وكان الأتراك يسيطرون على أهم تجارة في المدينة وهي الطعام.

كانت مهمة إشباع جوع أهل القسطنطينية وإرواء ظمئهم تشغل السلاطين والصدور العظماء بدرجة أكبر من حماية طريق الحج إلى مكة. أوصل سليمان إمداد المياه للمدينة إلى قمة كفاءته، حين أمر مهندسه المعماري سنان بأن يعيد بناء القنوات وأبراج الماء البيزنطية القديمة في العامين 1563 و1564. وفي الغابات والوديان الواقعة إلى الشمال من المدينة، فاق مُجمّع السدود وخزانات الماء والقنوات التي شيّدها السلاطين المتعاقبون ما بناه أسلافهم البيزنطيون في الحجم والفائدة والأناقة. وكما فعل الأباطرة الرومان، زود السلاطين العثمانيون عاصمتهم أيضا بالطعام الرخيص، إذ تحتوي الوثائق كثيرا عبارات مثل «يعد توفير الحبوب أحد الاعتبارات الأساسية لحكومتي الإمبراطورية». تكشف كلمات قانون للأسعار من العام 1676 عن السبب وراء حرص الحكومة العثمانية على تنظيم الأسعار:

سيطبق موظفو الدولة بأنفسهم عمليات تثبيت الحد الأقصى للأسعار، وسيحرصون دائما على أن يتابعوا بأنفسهم ظروف حياة السكان، ذلك أن تطبيق الحد الأقصى للأسعار يشكل أحد العناصر في هدوء الناس، لذلك يلزم تنظيم شؤون الناس والأسواق.

لم يكن مقدور الحكومة أن تطمئن إلى «هدوء الناس»، لذلك كان الصدر الأعظم يقوم بنفسه كل يوم أربعاء بالتفتيش على أسواق المدينة. وإبان القرن التاسع عشر شاهد ديبلوماسي إنجليزي شاب مسؤولا حكوميا يقوم معايرة موازين التجار يرافقه رتلان من الانكشارية يحملون صولجانات بيضاء. اكتشف المسؤول تاجرا موازينه خفيفة، فأخذه أحد جنود الانكشارية ليلقى عقابه. وقمة مذنبون آخرون كانوا يساقون خلال المدينة معلقة برقابهم ألواح خشبية تتدلى منها أجراس مصلصلة (15).

على طول شاطئي القرن الذهبي أقيمت مخازن للحوم والحبوب والأطعمة الأخرى المشحونة إلى العاصمة. كان السمك يباع على أرصفة الميناء بغَلَطَة فيما أسماه الرحالة الفرنسي جان ثيفنو «أفضل سوق للسمك في العالم». كان الباعة جميعهم تقريبا من الأتراك وكانوا يقفون متراصين حول الميدان أمامهم أكوام من السمك على حصر على الأرض أو على طاولات طويلة يلتف حلولها المشترون ويساومون على الأسعار، بينما تعوي الكلاب حولهم. كان سمك البوري يصطاد من البسفور، وأحيانا من صناديق نصبت فوق ركائز خشبية. وكان المحارياتي من بحر مرمرة، والإسقمري من البحر الأسود. وكان لسمك السيف والسردين وسمك التن المملح محبون أيضا "\*.

وعلى الجانب الجنوبي للقرن الذهبي، وبجانب جامع السلطانة الوالدة الجديد Yeni Valide Cami كان يوجد بازار التوابل، وهو عبارة عن بناية طويلة على شكل حرف تي T، كان يتميّز برائحة الثوم والفلفل والزعفران واللبان، وكان يدفع إيجارا للجامع الذي أقيم في جواره. كان هذا السوق يسمى أيضا البازار المصري لأن معظم التوابل والعطور كانت تأتيه من مصر مع حمولة من الأرز والقهوة والعدس والبخور والحناء في «قافلة القاهرة السنوية» المكوّنة من عشر سفن أو يزيد (\*\*\*). كان تنظيم هذه القافلة إحدى المهام الأساسية لوالي مصر، وكان وصولها إلى القسطنطينية لا يقل أهمية عن الوصول السنوي «للأسطول الأطلسي» من أمريكا إلى إشبيلية (16) (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> كان صيادو السمك في البسفور يتمتعون بمهارة فائقة، حتى إن وزير البحرية الفرنسي كلف الرسام جان - باتيست فانمور Jean - Baptiste Vanmour في الصيد، كجزء من برنامج لإنعاش الصيد الفرنسي. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> راجع حاشية سابقة للمترجم حول البازار المصري والسبب وراء اسمه. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> أسطول الأطلسي الإسباني أو «الإبحار الهندي» هو الأسطول الذي كان يأتي من العالم الجديد إلى إشبيلية بحمولة المعادن النفيسة مرة واحدة في العام. [المترجم].

وفيا كانت مصر توفر التوابا، كانت اللحوم تأتي إلى المدينة من الأناضول والبلقان. وكانت الإمدادات يضمنها نظام معقد يقوم على تحديد حصص للمزارعين الريفيين المسلجلين، وإرسال موظفين يعرفون باسم الجلابين celebs لشرائها بأسعار منخفضة محددة رسميا، وفحاص الأعداد لدى وصولها إلى المدينة. وبين العامين منخفضة محددة رسميا، وفحاص الأعداد لدى وصولها إلى المدينة. وبين العامين (وأكثر من ذلك في أغلب الأحيان) سنويا إلى القسطنطينية. ولاحقا، انسل النظام من يدي الدولة إلى أيدي «تجار القسطنطينية وأثريائها». كتب مؤرخ القرن السابع عشر مصطفى نعيمة أنهم «اعتادوا تقديم مبالغ مالية إلى كل أمير جديد من أمراء ولاشيا ومولدافيا شريطة أن يجمعوا من الفلاحين الأصناف المذكورة أعلاه» (177).

كان الاستهلاك السنوي للخراف من جانب القصر (وهو ما قد يشمل الثمانين أو المائة ألف موظف حكومي الذين كانوا يقيمون دائما في العاصمة) ضخما. بلغ هذا الاستهلاك في 1490/1489 إجمالي 16,379 من الضأن، وهو الرقم الذي ارتفع في 1762/1761 إلى 38,226 ضأنا، وفي 99,120 إلى 99,120 ضأنا، وفي 38,226 مشتملا استهلاك الانكشارية إلى 211,116 ضأنا، وفي 1804/1803 ارتفع إلى 336 ألف ضأن. كانت معدة مواطني القسطنطينية مميّزة عن غيرهم من البشر لدرجة أنه في إحدى المناسبات في العام 1577 منع ذبح الضأن والحملان تماما في البلقان، إذ خُجزت للعاصمة، وتُرك للقرويين أكل لحم الماعز والأبقار.

كان عيد الخِض، وهو اليوم الذي يبحر فيه القبطان باشا، يوم عيد للجزارين أيضا، إذ كان يسمح لهم بالبدء في ذبح الحملان (كانت معظم مجازر الحيوانات توجد بالقرب من مجازر البشر الواقعة في قلعة الأبراج السبعة). ونتيجة للإصرار الذي ألمحنا إليه آنفا على توفير لحوم رخيصة للمدينة، فقد كانت هوامش ربح الجزارين منخفضة وكانوا يتعرضون كثيرا للإفلاس. ومع نهاية القرن السادس عشر، كان الوجهاء الأغنياء من الأناضول أو البلقان يُجبرون على العمل كجزارين في القسطنطينية، وكانوا عادة يحصلون على وظائف حكومية لتجنب هذا المصير. كان الضحية من هؤلاء يؤخذ تحت حراسة مسلحة إلى العاصمة بعد أن يُرغم على بيع ممتلكاته لضمان أن يتوافر معه المال الكافي للاستثمار في الجزارة. كان تردده ينتج جزئيا عن أخطار العناية بمهنتهم المحديدة. وفي العقد السادس من القرن السابع عشر، كان محمد الرابع يجوب الأسواق متخفيا يتبعه الجلادون على مسافة بعيدة. كتب ثيفنو: «كان أحيانا يذهب إلى المخابز متخفيا يتبعه الجلادون على مسافة بعيدة. كتب ثيفنو: «كان أحيانا يذهب إلى المخابز

ويشتري خبزا، وأحيانا يذهب إلى الجزار ويشتري لحما، وفي أحد الأيام عرض عليه جزار سعرا للحم أعلى من السعر الذي حدده هو، فأومأ السلطان بإشارة إلى الجلاد الذي قطع رأس الجزار في الحال»(١٤).

لم تكن اللحوم الجزية الوحيدة التي تُنتزع من ولاشيا ومولدافيا، إذ كانتا تمدان القسطنطينية بالعسل والجبن وجلود الثيران والشحم للشموع والقمح والشعير للإسطبلات الإمبراطورية. بينما كان الزبد والملح يأتيان من القرم، والسكر من قبرص، والصابون من سورية. وكانت الفواكه الطازجة والدواجن تُنتج في «بستان الإمبراطورية العثمانية»، وهو المنطقة التي تمتد شرقا على طول ساحل البحر الأسود. وكان الزبيب واللوز والتين وشمع النحل تأتي من منطقة غرب الأناضول حول ميناء إزمير الكبير. بحلول العام 1650، وبفضل موقعها الجغرافي وتحررها النسبي من التدخل الحكومي، بدأت إزمير التي كانت توصف بأنها «لؤلؤة المشرق» في منافسة القسطنطينية نفسها كعاصمة تجارية، وظلت على هذا النحو حتى العام 1922 (19).

وبحلول العام 1700، كانت القسطنطينية تستهلك زهاء أربعة ملايين ضأن وثلاثة ملايين حَمل ومائتي ألف بقرة في السنة، وخمسمائة طن من القمح في اليوم. وفي الشتاء، كانت الحكومة توفر لأفران المدينة مائة وثلاثة وثلاثة وثلاثين احتياطيا لثلاثة أشهر من إمدادات القمح لضمان رخص أسعار الخبز. وحظرت الحكومة كذلك تصدير القهوة والأرز من المدينة «حتى تسود الوفرة في القسطنطينية». وقد ساعدت السياسة الحكومية ونظام إطعام الفقراء من خلال المساجد في جعل القسطنطينية إحدى أفضل المدن في أوروبا من حيث وفرة الغذاء للناس. كتب لورد بالتيمور Lord Baltimore في العام 1763 أن: «الإمدادات دائما وفيرة جدا وجيدة جدا» وجيدة جدا» فالندرة والمجاعات التي شهدتها فرنسا وإيرلندا وبوهيميا وأعمال الشغب من أجل الطعام التي غيرت مسار التاريخ في باريس في العام 1789 (\*\*)، لم تعرفها العاصمة العثمانية تقريبا.

وكما كانت الحال مع أنواع التجارة الأخرى، كانت تجارة الطعام تدار عن طريق نظام الطوائف الحرفية، الذي ربا ترجع جذوره إلى النقابات البيزنطية. وبحلول

<sup>(\*)</sup> يقصد المؤلف الثورة الفرنسية التي كان على رأس الأسباب المباشرة لاندلاعها انهيار الاقتصاد بسبب الحروب وسوء الحصاد وارتفاع أسعار الغذاء وسوء نظام النقل الذي أدى إلى زيادة الغلاء. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بيتروغراد Petrograd كان اسم مدينة سانت بطرسرغ التي كانت عاصمة روسيا حين انطلقت الثورة الشيوعية منها باقتحام البلشفيين بقيادة فلاديم لينين القصر الشتوي للقيصر في حادثة عرفت باسم ثورة أكتوبر. [المترجم].

منتصف القرن السابع عشر، كما يذكر أوليا جلبي، كانت هناك ألف ومائة طائفة حرفية منظمة ضمن سبع وخمسين مجموعة. لم يقتصر تكوين الطوائف الحرفية على الجزارين والخبازين وصناع القفاطين فقط، بل كانت للصوص والمومسات طوائف خاصة بهم أيضا. كانت هذه الطوائف الشكل الأساسي للهوية الجمعية في المدينة خارج الوظائف الحكومية. نظمت الطوائف دخول الأعضاء الجدد إلى الحرفة، وكانت لها ماليتها الخاصة ووفرت شكلا من الضمان الاجتماعي للمرضى ومصدرا للقروض للأعضاء الراغبين في توسيع أعمالهم. وكانت الطوائف الحرفية تشرف على تنظيم اجتماعات الصلاة في أيوب وعلى توزيع الطعام على الفقراء وعلى المهرجانات خارج أسوار المدينة التي كانت تقام أيضا كشكل من المعارض التجارية (21). وكانت العائلة الحاكمة تضمن السيطرة على الحياة الاقتصادية للمدينة من خلال تعيين مسؤول من العائلة الإمبراطورية على رأس كل حرفة في المدينة من خلال تعيين مسؤول من العائلة الإمبراطورية على رأس كل حرفة في الصياغ الإمبراطوري، ووضع الأطباء تحت رئاسة الحكيم باشي hekimbasi أو رئيس الخياطين الإمبراطوري، ووضع الخياطون تحت رئاسة الترزي باشي terzibasi أو رئيس الخياطين الإمبراطوري، ووضع الخياطون تحت رئاسة الترزي باشي terzibasi أو رئيس الخياطين الإمبراطوري، ووضع الخياطون تحت رئاسة الترزي باشي terzibasi أو رئيس الخياطين الإمبراطوري، ووضع الخياطون تحت رئاسة الترزي باشي terzibasi أو رئيس الخياطين الإمبراطوري.

كان اليونانيون يلون المسلمين مباشرة في العمل بالتجارة، وكانوا التجار الأساسيين في القسطنطينية. وقد أعطتهم منطقة التجارة الحرة الشاسعة للإمبراطورية العثمانية وحروبها المتكررة مع المنافس الاقتصادي القديم لليونانيين - البندقية - مكانة تجارية أقوى من تلك التي تمتعوا بها في القرون الأخيرة للإمبراطورية البيزنطية. وفي العام 1476 منحت عقود إيجار لأرصفة ميناء غاليبولي وغَلَطة لائتلاف يوناني شمل اثنين من أفراد عائلة باليولوجوس من أقارب الإمبراطور البيزنطي الأخير. قدم هذا الائتلاف عطاء أكبر من منافسيهم المسلمين، إذ عرضوا المبلغ الهائل أربعمائة وخمسين ألف دوقية. وفي العام 1477، اشترى يونانيان الحق في إدارة الرسوم الجمركية على استيراد القمح للمدينة بمليون أقجة (22). فكان النجاح في التجارة البعمركية على استيراد القمح للمدينة بمليون أقجة (22). فكان النجاح في التجارة بديلا لهؤلاء عن حكم إمبراطورية.

تصور حياة ميخائيل كانتاكوزينوس Michael Cantacuzenos المكافآت والمخطار التي كانت تنتظر التاجر اليوناني في القسطنطينية. ولد ميخائيل في نحو

العام 1515، وكان حلقة الاتصال البشرية بين العاصمتين البيزنطية والعثمانية. تحدر ميخائيل من الإمبراطور جون كانتاكوزينوس الذي دعا العثمانيين إبان القرن الرابع عشر إلى أوروبا وزوّج ابنته ثيودورا من أورخان Orhan ثاني السلاطين العثمانيين. مات أحد أفراد عائلة كانتاكوزينوس، كان يحمل لقب رئيس العائلة. في أثناء حصار العام 1453 وصفه ميخائيل كانتاكوزينوس بأنه «شرف اليونانيين في كلامه وأفعاله»، ومن المؤكد أن ابنه مات بسبب الطاعون في الخامس والعشرين من يونيو 1522 ودُفن في كنيسة القديسة باراشيفا في هاسكوي. كانت هذه العائلة أبرز عائلة يونانية في المدينة. نشر أحد أقاربه، هو ثيودور كانتاكوزينوس سباندوغينو عائلة يونانية في المدينة. نشر أحد أقاربه، هو ثيودور كانتاكوزينوس سباندوغينو الروايات العائلة الإمبراطورية العثمانية التي يعتمد عليها الكتاب الحالي.

جمع ابن ميخائيل كانتاكوزينوس الذي يسمى ميخائيل هو الآخر، بين العمل تاجر فراء للسلطان وملتزم جمارك، وبين كونه القوة الحامية للعرش البطريري والصديق الحميم للصدر الأعظم صوكولو. أقام في القسطنطينية وفي قصر على البحر الأسود، وكانت تخدمه بطانة من الخدم والعبيد والغلمان خدمة الملوك. وفي القسطنطينية، ووفقا للسجين الألماني جيرلاتش Gerlach، كان ميخائيل «يتنقل في المدينة كرجل عجوز بشوش على ظهر حصان مدثر بالمخمل الأسود، يتقدمه ستة رجال، ويسير وراءه رجل آخر متواضع الثياب». وكما كانت الحال مع اليونانيين الفناريين الذين سنناقشهم في الفصل التالي (\*)، جمع ميخائيل بين الفخر بالإمبراطورية البيزنطية وبخدمة العثمانيين، فكان يختم رسائله بالنسر ذي الرأسين الذي كان شعار الإمبراطورية البيزنطية، لكنه أيضا بنى عشرين قادسا على نفقته الخاصة للأسطول العثماني بعد هزيمته أمام أسطول الحلف المقدس المكوّن من البندقية وإسبانيا والبابوية في ليبانتو في العام 1571.

أكسبه جشعه اسم «ابن الشيطان» Seytanoglu بين الأتراك، بينما عده اليونانيون تطفليا ولصا. وقد فرح الجميع عندما أمر السلطان في الثالث من مارس 1578 بشنقه على مدخل قَصْره الريفي دون إمهاله لكي يتوب بين يدي كاهن أو

<sup>(\*)</sup> الفناريـون Phanariot نسـبة إلى حي الفنـار وهو الحي اليونـاني الرئيس في القسـطنطينية الذي توجد فيه البطريركية المسكونية. [المترجم].

يكتب وصية. ورط ميخائيل نفسه في اثنتين من شبكات المكائد: النزاع بين الإمارات التابعة للعثمانيين مولدافيا وولاشيا والقرم التي تورط فيها شخصيا؛ لأن أخاه كان قد تزوج ابنة أمير ولاشيا، وفي القسطنطينية نفسها في صراع سري على السلطة بين السلطان مراد الثالث والصدر الأعظم صوكولو. صُعق صوكولو بموته، لكنه تمكن من حماية ابنه وأرملته.

عند بيع ممتلكات كانتاكوزينوس خارج جدران القصر، كان المشترون يختارون من «عدد لا يحصى من الملابس الحريرية والمخملية والأقمشة المطرزة، بعضها يحتوي على أزرار ذهبية تؤطر أحجارا من الياقوت والفيروز، وفراء السمور الرائع، وخيول فخمة، احتفظ السلطان بعشرين منها لنفسه. ودخلت العبارة «اشتريته من مزاد كانتاكوزينوس» المفردات المتداولة للمدينة. وتسابقت جامعة توبنغن والأديرة الأرثوذكسية الغنية بجبل أثوس على اقتناء مخطوطاته اليونانية. غادرت عائلة كونتاكوزينوس القسطنطينية إلى ولاشيا في أوائل القرن السابع عشر، وصارت حلقة الاتصال الأولى بين اليونانيين العثمانيين وإمارات حوض الدانوب التي بلغت أوجها إبان القرن الثامن عشر (23).

تحت أمراء التجارة من نوع كونتاكوزينوس، كان يوجد آلاف التجار اليونانيين وأصحاب الدكاكين والحانات والنوتية. كان اليونانيون متلهفين إلى التجارة لدرجة أنهم واصلوا العمل في القسطنطينية حتى بعد أن طرد الطاعون التجار الآخرين إلى الريف. وكانت الطوائف الخاضعة لهيمنة اليونانيين تشارك - مع مجمع الاثني عشر أسقفا ووجهاء المدينة - في انتخاب البطريرك حتى منتصف القرن التاسع عشر. كانت تجارة الفراء، التي كانت مهمة لأبهة القصر وصعود ابن الشيطان، تنظمها طائفة قوية، كانت تدفع نفقات صيانة المدارس والمستشفيات الشيطان، تنظمها طائفة قوية، كانت القسطنطينية تقدم العون المالي في العاصمة وكنيسة المهد، فقد كانت القسطنطينية تقدم العون المالي القدس ومكة(24).

ثمة مزيج من التوتر والتسامح ميز العلاقات الاقتصادية بين المسلمين والمسيحيين واليهود في المدينة، تماما كما ميز العلاقات الدينية بينهم. في فيلنيوس Vinla بليتوانيا قبل القرن العشرين، ونظرا إلى أن الأعراق المختلفة كانت تحتكر حرفا ومهنا مختلفة، كانت اللغة اليديشية تستخدم لمخاطبة الحوذي، والبولندية

لمخاطبة معلم المدرسة، والألمانية لمخاطبة طبيب الأسنان، والليتوانية لمخاطبة الجارية. بيد أن مثل هذا التخصص لم يكن ضروريا في القسطنطينية، إذ لم تكن هناك حرفة واحدة، حتى حرفة بناء المساجد، حكرا على جماعة بعينها. فمن بين الثلاثة آلاف وخمسمائة وخمسة وعشرين حرفيا الذين عملوا في الجامع السليماني في العقد السادس من القرن السادس عشر، كان 51 بالمائة من المسيحيين. ومن بين الثلاثمائة وواحد وثلاثين جزارا بالقسطنطينية في العام وستة وأربعون من اليهود. ومن بين ثمانية وعشرين جراحا كانوا يحملون رخصة مزاولة المهنة في العام 1700، كان هناك اثنا عشر من اليونانيين وثمانية من المسلمين وواحد من الأرمن. ومع أن معظم الطوائف كانت لها رعاة روحيون مسلمون، مثل داود لصناع الأسلمين على حد سواء (25).

كانت العلاقات بين المسيحيين واليهود في القسطنطينية أسوأ منها بين المسيحيين والمسلمين. ففي بعض الأحياء اليونانية، كان اليهودي إذا ظهر في الشارع في أثناء أسبوع الآلام، كان الصبية يدهنون لحيته بالقطران ويشعلون فيها النار. وكانت مواكب الجمعة الحزينة تتضمن مجسما ليهوذا مرتديا زي حبر محلي، كان الصبية يقذفونه بالأوساخ ويوجهون إليه - على نحو ما يتذكر أحد اليونانيين - «أقذع الشتائم». وكان الموكب يتوقف عند كل بيت مسيحي لكي يعطي أهل البيت الموكب مالا أو بيض الفصح، كانوا يشترون بالمال خشبا لحرق «يهوذا» ويأكلون البيض احتفالا بموته.

وفي المقابل، كان سكان المدينة المسلمون متسامحين مع اليهود أو غير مبالين بهم. وفي العام 1492، إثر سقوط غرناطة، طُرد اليهود من قشتالة، وتبعتها آراغون والبرتغال مباشرة بطردهم. ففتحت الإمبراطورية العثمانية أبوابها لليهود. وفي تعليق شهير مشكوك في صحته، قال بايزيد الثاني: لا يمكن أن يكون الملك فردناند ذكيا كما يشاع، إذا كان يطرد هذا العدد الكبير من الرعايا الماهرين لإثراء ملك منافس (26).

وبعد العام 1502، رحب العثمانيون أيضا بالعرب المطرودين من غرناطة. فبعد أن خيرهم الملكان الكاثوليكيان (\*) بين اعتناق النصرانية والهجرة، آثر الكثيرون منهم الرحيل، ليس إلى المدن العربية القريبة، وإنما إلى القسطنطينية، وفيها استولوا على كنيسة القديس بول الكاثوليكية في غَلَطة وحولوها إلى جامع العرب (\*\*) وهو الاسم الذي لايزال يحمله الجامع إلى اليوم. وبعد أن تلقت غَلَطة مزيدا من «الغرناطيين» مع اشتداد الاضطهاد للمسلمين الباقين في إسبانيا أواخر القرن السادس عشر وأوائل القرن السابع عشر، أصبحت المدينة مركزا للبحارة العرب الذين كانوا يلبسون اللباس العربي وأدخلوا الحلوى والمشروبات العربية (٢٥٠). وبالنسبة إلى اليهود والعرب، ولسيل المسيحيين الذين ظلوا يغادرون أوروبا الغربية إلى الإمبراطورية العثمانية حتى القرن التاسع عشر، كانت القسطنطينية المدينة الملاذ، إذ وفرت لهم ثلاث مزايا: التسامح والازدهار والانتقام، وهذا الأخير لكونها عاصمة لإمبراطورية تدخل كثيرا في حروب مع الدول التي نبذتهم.

كان ميناء سالونيك الكبير المعروف باسم «القدس الجديدة» الذي سرعان ما أصبح اليهود الأغلبية فيه، معقل اليهودية العثمانية. ومع ذلك، فقد ضمت القسطنطينية ثمانية آلاف وسبعين بيتا يهوديا بحلول العام 1535، أي خمسة أضعاف الرقم المقابل في العام 1477. تكشف أسماء المعابد اليهودية بالمدينة مثل لشبونة وقرطبة وميسينا وأوخريد (\*\*\*\*)، وكذلك أسماء العائلات مثل

<sup>(\*)</sup> بعد أن استرد فردناند الأراغوني وإيزابيلا القشتالية إسبانيا بالاستيلاء على مملكة غرناطة، كرمهما البابا بلقب «الملكان الكاثوليكيان»، ولاحقا استغل الملكان ثورة أندلسية في أوائل القرن السادس نتجت عن نقضهما اتفاقية تسليم المملكة لشن حملة إبادة ضد الأندلسيين وتخييرهم بين البقاء في إسبانيا مع اعتناق المسيحية و النفي، فآثر بعضهم النفي، ودخل غالبيتهم المسيحية مكرهين تحت حد السيف، وبعد أن أصبحوا «مسيحيين جددا» أخضعتهم محاكم التفتيش لمعاملة قاسية، فكانت حرب البشرات (1568 - 1570) التي أبادت منهم ما أبادت وشتت الباقين على التراب الإسباني، وأخيرا طرد الباقون (نحو خمسمائة ألف شخص) في نهاية العقد الأول وأوائل العقد الثاني من القرن التالي. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> جامع العرب Arap Cami هو الجامع الوحيد في المدينة الذي بني على طريقة العمارة القوطية الأندلسية، سُمي بهذا الاسم لأن السلطان بايزيد الثاني خصصه للاجئين العرب «الأندلسين» المطرودين من إسبانيا خلال عملية التهجير الجماعي التي نفذتها إسبانيا بحق بقايا المسلمين هناك في العقدين الأول والثاني من القرن السابع عشر. ثمة أسطورة عثمانية تذهب إلى أن من بنى هذا الجامع هو الأمير والقائد الأموي مسلمة بن عبدالملك في أثناء الحصار العربي الأول للقسطنطينية في العامين 717 و 718. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> أوخريد Ohrid أو Ohrida مدينة على الشاطئ الشرقي لبحيرة أوخريد بمقدونيا وعاصمة محافظة بالاسم نفسه. [المترجم].

الإشبيلي والطليطلي والليوني والتارانتي عن تنوع أصولهم. كانت القسطنطينية مدينة الهويات المزدوجة. ومع ذلك فقد حمل اليهود السيفارديم ثلاث هويات، إذ كانوا يهودا وعثمانيين و«سيفاردين» أي إسبان (\*\*). وأضيفت لغة جديدة إلى اللغات التي كانت تُسمع في شوارع القسطنطينية، هي القشتالية (الإسبانية) المحنطة التي تسمى اللادينو (اللغة المكتوبة) أو الجوديزمو (اللغة المنطوقة).

لله يكن للغة اللادينو استخدام كبير في السياسة أو التجارة. وكان السبب الأساسي لبقائها دينيا، إذ كانت اللغة التي يقرأ بها الكتاب المقدس ويرتل في البيت وفي الكنيس. وفي القسطنطينية، وعلى الرغم من بقاء الطوائف «الرومانية» الناطقة باليونانية، كان اليهود واللغة الإسبانية مترادفين، حتى إن كثيرا من الأتراك كانوا يطلقون على اللغة الإسبانية اسم «اليهودية». وحتى العام 1869، وهـ و وقت متأخر فعلا، وفي أثناء زيارة الإمبراطورة أوجيني، خاطبها الحبر الأكبر بالإمبراطورية العثمانية بلغتها الأصلية: الإسبانية. وفي العام 1873، عندما افتتح أول خط حديدي بالقرب من المدينة، لم يتمكن اليهود من العمل فيه، لأنهم لم يكونوا يعرفون لغة البلد الذي كانوا يعيشون فيه لأكثر من ثلاثمائة عام (28).

ففي البيوت الغنية في المناطق اليهودية في حي بالات وحي هاسكوي على جانبي القرن الذهبي، كان اليهود يسمعون التركيت و turkito («التريكي» أي المؤذن) على الفرندا verandado (قاعة كبيرة في الطابق الأول). وفي الكونفيتات convitas (الحفلات)، كانوا يأكلون أطباق مثل البسكادو رينادو Piskado تندب reynado (السمك بالجوز)، ويغنون رومانسيروات romanceros (أغاني) تندب نفيهم من إسبانيا. أما العائلات الأفقر، فكانت تعيش في الكورتيخو cortijo وهو عبارة عن بناية منخفضة تحتوي على مساكن ودكاكين، قد تشترك فيها عائلتان أو ثلاث في غرفة واحدة ((29)(\*\*).

<sup>(\*)</sup> كلمة سيفارديم Sephardim مشتقة من الاسم العبري لإسبانيا سيفاراد Sefarad التي اعتبرها اليهود وطنهم نتيجة للتسامح الذي وجدوه فيها من جانب الممالك الإسلامية والمسيحية قبل أن تكتمل عملية «الاسترداد» ويسيطر هوس الوحدة الدينية على حكام إسبانيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> آثر المترجم أن يبقي على الكلمات الإسبانية مكتوبة بحروف عربية ولاتينية حتى لا يضيع المعنى، وهو تمسك اليهود بتراثهم الإسباني. [المترجم].

وفي عالم التجارة والطب، كان تطور التكافل بين اليهود والمسلمين أشبه بذلك الذي تبلور بين اليونانيين والأرمن. ونجح يهودي إسباني بارز، هو موسى بن هامون Moses Hamon، الطبيب المفضل لسليمان القانوني، في استصدار فرمان أواخر العام 1553 أو أوائل العام 1554 يقضي بأن تعال كل اتهامات جرائم القتل الطقوسي للأطفال المسيحيين التي تنسب إلى اليهود إلى الديوان الإمبراطوري (\*). أثارت الاتهامات من هذا النوع من جانب المسيحيين في الإمبراطورية العثمانية التي ظلت تتواتر كثيرا حتى القرن العشرين، أعمال شغب من جانب اليونانيين ضد اليهود في القسطنطينية نفسها حتى العام 1874.

ثمة رمز مادي للتسامح الإسلامي - اليهودي يتمثل في القرب المكاني بين كنيس يهودي صغير ومسجد على الطابق الأول من خان قورباشي الكبير الكبير Buyuk Corapci يهودي صغير ومسجد على الطابق الأول من خان قورباشي الكبير في المنطقة المعان وهـو خان صناع الجوارب الذي بُني في عهد سليمان القانوني في المنطقة التجارية بحـي إمينونو بين البازار والقرن الذهبي. استغل يهود المدينة معرفتهم باللغات والطرق المحاسبية الغربية، فصعدوا إلى آفاق جديدة إبان القرن السادس عشر على حساب التجار الإيطاليين. وفي ذلك كتب الديبلوماسي الفرنسي الذي عاش في القسطنطينية في عهد سليمان القانوني نيقولاس دي نيكولاي Nicolas de عاش في القسطنطينية في عهد سليمان القانوني نيقولاس دي نيكولاي Nicolas de بلغة تنم عن الحسد:

تحت أيديهم الآن معظم نقل البضاعة ومال سائل يعمل بالفعل في المشرق كله. وأفضل الدكاكين والأكشاك تجهيزا بكل أنواع السلع في القسطنطينية علكها يهود. وبينهم أيضا ممارسون ممتازون جدا في كل الفنون والصناعات، خاصة المارانو (\*\*\*) الذين لم على طردهم من إسبانيا والبرتغال وقت

<sup>(\*)</sup> القتل الطقوسي هو قتل البشر، خاصة الأطفال، في شعيرة دينية، وهي جرعة كان المسيحيون في إسبانيا ينسبونها كثيرا إلى اليهود قبل طردهم، ثم إلى المسلمين بعد طرد اليهود، وكانت في الغالب تحيط بها ظروف وملابسات غامضة، ورعا كانت تنتج فحسب عن حالة الهوس والعداء الدينيين، من أدلة ذلك الجرعة التي وقعت في بلدة لاغوارديا La Guardia بقشتالة التي اتهم فيها مجموعة من اليهود والمُنصّرين بقتل طقوسي لطفل مسيحي، فمع أنه لم يُعثر على طفل مقتول مطلقا، ولم يتضح أن أي عائلة في البلدة فقدت طفلا، فقد قضت محكمة التفتيش بانتزاع أحشاء يهوديين بكلاليب ساخنة وإحراق خمسة مُنصّرين في مكان عام. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> المارانو marranos اسم إسباني من أصل عربي بمعنى «المحرّم» أطلقه المسيحيون في أيبيريا على اليهود الذين اعتنقوا المسيحية أو نُصُروا كرها، وبعضهم ظل يؤدي الطقوس اليهودية سرا. وقد ظهر هذا المصطلح في العام 1492 في مرسوم الحمراء الذي نقض اتفاقية غرناطة لعام 1491، واكتسب الاسم دلالات ازدرائية، إذ أصبح يعني الخنازير والأقذار والغادرين. [المترجم].

طويل، الذين يلحقون ضررا بالغا بالمسيحية بتعليمهم الأتراك عدة اختراعات وحيل وماكينات للحرب مثل طرق صنع المدافع والقربينات والبارود وقذائف المدافع وأسلحة أخرى (30)(\*).

وبفضل معرفتهم الطبية، عمل اليهود أطباء في القصر حتى القرن التاسع عشر. كانت عائلة ناسي Nasi أشهر عائلة بين يهود القسطنطينية. تنضرب رحلتها الطويلة عبر الزمان والمكان المثل على غياب التسامح عن وجه أوروبا عصر النهضة، إلى أن وصلت العائلة إلى التخوم العثمانية. ففي العام 1492، غادرت العائلة قشتالة إلى البرتغال التي أجبرت فيها على اعتناق الكاثوليكية. وفي العام 1536، انتقلت إلى أنتويرب العاصمة المالية لأوروبا، ثم إلى البندقية في العام 1544، ثم إلى فيرارا في العام أنتويرب العاصمة المالية كان ينتظرهم الاضطهاد وتقييد الحركة (أنشئ الغيتو في البندقية في العام 1555، وفي كل مدينة كان ينتظرهم الاضطهاد وتقييد المركة (أنشئ الغيتو في البندقية في العام 1515). وفي العام 1553، جزئيا بسبب رسائل كتبها سليمان القانوني نفسه إلى دوج Doge البندقية (بتشجيع من موسى بن هامون)، شمح لرأس العائلة الدونا غراسيا ناسي بأن تغادر إلى القسطنطينية. وبعد أشهر قليلة، دخلت السنيورة، كما كانت تسمى، المدينة دخول المنتصرين، يتبعها أربعون فارسا وأربع مركبات من الخدم. وباستخدام ثروتها الشخصية وودائع من المسلمين، عملت السنيورة سيدة أعمال مستقلة وملتزمة ضرائب. ودفعت - مع ابن أخيها جوزيف - مقدما ثمن امتياز لإمداد المدينة بالخشب والخمر نقدا. كما أدارت شركة للتصدير والاستيراد، حيث كانت تصدر الفلفل والقمح والصوف الخام وتستورد القماش الأوروبي(10).

كان جوزيف ناسي Joseph Nasi من أفراد الحاشية ومموّلا ورجل أعمال Joao Miques دوليا. وجوزيف الذي كان معروفا للبرتغاليين باسم جواو ميكس Juan Miguez وللإسبان باسم خوان ميغيث Juan Miguez وللفرنسيين باسم جيهان ميكيز Jehan Miquez ولأعدائه باسم «اليهودي العظيم»، ولد في لشبونة في العام 1526.

<sup>(\*)</sup> يتجنى هذا الرجل على العثمانين - وليس اليهود - لأن العثمانيين كانوا في وقت من الأوقات أكثر الدول تقدما في العالم في صنع المدفعية واستخدامها، وكانت انتصاراتهم في أوروبا وفي مصر وغيرهما بفضل استخدام المدفعية، حتى في مجال البحرية ربا لم يكن يفوقهم في بعض الفترات غير البحرية الملكية البريطانية، حتى إن القوى الغربية لم تستطع أن تهزم الأتراك في معركة ليبانتو في العام 1571 إلا باتحادها ضمن الحلف المقدس. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> فيرارا Ferrara مدينة ومقاطعة إيطالية تقع على نهر دي فولانو من روافد نهر البو على بعد 50 كيلومترا شمال شرق بولونيا. [المترجم].

وبعد انتقال العائلة إلى أنتويرب، تلقى تعليمه في جامعة لوفان Louvain التي زامله فيها تلميذا الإمبراطور الروماني المقدس المستقبلي ماكسيمليان الثاني. شاهد ساكن ألماني دخول ناسي إلى القسطنطينية في العام 1554 بـ«أكثر من عشرين خادما إسبانيا حسني الثياب، كانوا يلازمونه كما لو كان أميرا، وكان هو نفسه يرتدي ملابس حريرية مبطنة بفراء السمور، ويتقدمه انكشاريان راكبان بهراوات وزي رسمي، على عادة الأتراك، حتى لا يحدث له مكروه ... أما هو فكان شخصا ضخم الجثة بلحية سوداء مهذبة». وفي القسطنطينية، سرعان ما أصبح، بتعبير طبيب إسباني، «أحد أتباع الشيطان»، إذ ارتد إلى اليهودية (\*\*).

حضر ثلاثة آلاف ضيف زفاف ناسي على ابنة عمه الغنية رينا Reyna. وعاشا على طريقة النبلاء الإسبان في قصر يدعى بيلفيدير Belvedere يطل على البسفور فوق أورتاكوي Ortakoy. وفي مكتبته المفروشة بالسجاد، كان يناقش السياسة مع السفير الفرنسي، وعلم الأحلام مع الحبر ألموسنينو Almosnino، والتنجيم مع البطريرك المسكوني. وكان ملحقا بقصره مطبعة وأكاديمية وكنيس وميدان مبارزة (32).

سرعان ما أصبح ناسي صديقا لولي العرش الأمير سليم وصائعًا ومموّلا له، فضلا على إمداده بكل من الخمر والمال. وقد ذكر ديبلوماسي بندقي: «يشرب صاحب السمو الخمر بكثرة، ويرسل إليه المدعو دون جوزيف الكثير من القناني من حين إلى آخر، وغيرها من أطعمة الترف». وعند اعتلاء سليم العرش، عُين جوزيف ناسي دوقا برتبة سنجق باي sancakbey لدوقية ناكسوس Naxos في بحر إيجة التي كانت تخضع سابقا للبندقية. وعلى ذلك، فإن نجاح يهودي في العاصمة العثمانية، مكّنه من إعطاء الأوامر للنبلاء الكاثوليك (الذين كانت لاتزال لهم ممتلكات كثيرة في بحر إيجة). يالها من لذة لهذا المنبوذ من أوروبا الكاثوليكية أن يصدر الأوامر تحت الصيغة:

جوزيف الذي يشغل بفضل الله دوق الأرخبيل وسيد أندروز وغيرها ... صدر في قصر بلفيدير الدوقي بالقرب من بيرا في القسطنطينية، في اليوم الحادي عشر من يوليو 1577 بأمر الدوق

جوزیف کوهین، سکرتیر وکاتب<sup>(33)</sup>

<sup>(\*)</sup> كانت العائلة قد أدخلت في الكاثوليكية قسرا في البرتغال، ثم عادت إلى دينها في القسطنطينية. [المترجم].

واصلت أعمال ناسي التجارية التوسع. وبدأ في تصدير الخمر الكريتي إلى بولندا، واشترى احتكارا لتجارة الشمع. وساعدت الحكومة العثمانية في جمع ديونه في نزاع طويل مع الحكومة الفرنسية على مال كان قد أقرضه إلى السفراء الفرنسين، إذ كتب سليمان القانوني ما لا يقل عن ثلاث رسائل إلى ملك فرنسا نيابة عن «مثال وجهاء الأمة الفسيفسائية ورفيق ابني سليم». وكانت حظوته لدى سليم معروفة. وأرسل إليه ماكسيمليان الثاني ثلاث قوارير شرب ذهبية، بينما وصفه ملك بولندا الذي كان مدينا له، بأنه «السيد الممتاز والصديق المحبوب!».

مكّنت جوزيف علاقاته في أوروبا الغربية من الاحتفاظ بشبكة استخبارات دولية ساعدته في الانتقام من إسبانيا وفرنسا. ومن الوارد أنه من على ضفاف البسفور شجع ثورة هولندا ضد فيليب الثاني ملك إسبانيا. وجاء مبعوث من زعيم الثوار أمير أورانج لمقابلته في العام 1569. وكتب المؤرخ فاميانوس استرادا Pamianus Strada: «بالنسبة إلى الفلمنكين، مارست رسائل ميشيز (أي ناسي Nasi) وإقناعه تأثيرا كبيرا عليهم»، لكن لم تظهر للباحثين أي من رسائله (ما).

كان ناسي لاعبا مهما في صراع مراكز القوى في البلاط، وكان معاديا للبندقية بسبب معاملتها لليهود البنادقة. حاول محمد باشا صوكولو الذي كان له وكيل ديبلوماسي يهودي (طبيبه رابي سالومون أشكنازي Rabbi Salomon Ashkenazi) ويفضل السلام مع البندقية، أن يدمره. لكن ناسي، كما كتب سفير البندقية، «نجح دوما في إنقاذ نفسه، حتى إن السيد الكبير نفسه عفا عنه ودافع عنه في عدة مناسبات». شجع ناسي حرب الإمبراطورية على البابوية وإسبانيا والبندقية في العام 1570، ربا على أمل أن يصبح ملك قبرص، أو لمساعدة الثوار الهولنديين. وبعد معاهدة السلام في العام 1573، وموت سليم الثاني في العام 1574، تراجع نفوذ ناسي. وعلى أي حال، فإن ناسي هو الذي ضحك أخيرا، إذ شُنق كانتاكوزينوس، وربا بتحريض من السلطان طعن أحد الدراويش صوكولو حتى الموت في غرفة الديوان بالقصر. ومات ناسي بسلام في قصره (35).

كان ناسي وأقاربه يناصرون القضايا اليهودية تحديدا. وفي العام 1556 حاولوا إنقاد أربعة وعشرين يهوديا من أنكونا أنها كان البابا قد أمر بحرقهم حتى الموت. وكتب السلطان رسالة شخصية إلى البابا، من دون جدوى. كان نفوذ عائلة ناسي

<sup>(\*)</sup> أنكونا Ancona مدينة في شمال إيطاليا، عاصمة إقليم ماركي. [المترجم].

وغيرها من العائلات اليهودية بالمدينة كبيرا لدرجة أن الديبلوماسيون البنادقة كانوا على قناعة بأن نتيجة محادثات السلام كانت تتوقف على معاملة البندقية لرعاياها اليهود. أنشأت عائلة ناسي أكاديمية حبرية شهيرة في طبرية بالجليل، وأعادت بناء أسوار المدينة وشجعت الاستيطان اليهودي هناك<sup>(66)</sup>. لكنهم كمعظم يهود القسطنطينية كانوا قانعين بكونهم رعايا «سلاطين الرحمة» كما أطلقوا على سادتهم الأتراك، ولم يخططوا للحصول على دولة يهودية.

وبعد العصر الذهبي لليهود إبان القرن السادس عشر، ظل لهم نفوذ كبير. فجُددت الفرمانات التي تسمح ببناء المعابد في الأعوام 1604 و1693 و1745 وغجددت الفرمانات التي تسمح ببناء المعابد في الأعوارك بالمدينة لدرجة أن التجارة كانت تتوقف في أثناء العطلات اليهودية. كتب رحالة فرنسي يدعى ميشيل فيفر كانت تتوقف في أثناء العطلات اليهودية. كتب رحالة فرنسي يدعى ميشيل فيفر Michel Febvre في أواخر القرن السابع عشر: «لا توجد عائلة ذات اعتبار بين التجار الأتراك والأجانب (لا يرد ذكر المسيحيين المحليين كثيرا) لا يعمل عندها يهودي، إما لتقدير قيمة البضاعة ونوعيتها، أو للعمل مترجما، أو لتقديم المشورة في كل شيء يحدث» (37).

لكن بداية من العام 1700، بدأت مكانة اليهود تتراجع، مع تراجع الإمبراطورية التي كانوا يخدمونها. فوقعت بعض المعابد بالمدينة في الدين، وأخذ عدد الكتب اليهودية التي تطبع في القسطنطينية يتراجع عقدا بعد آخر، وأخذ التجار الأوروبيون الأغنياء والمظللون بحماية جيدة يسيطرون على تجارة المدينة (38).

تسارع تراجع اليهود بفعل صعود جالية تجارية منافسة، هي الأرمن. فبداية من أوائل القرن السابع عشر، بدأ الأرمن في التوافد على القسطنطينية بأعداد كبيرة هربا من الثورات والحروب في شرق الأناضول. في بادئ الأمر عملوا بوظائف متواضعة مثل الحمالين وصناع المقشات وباعة الخبز واللحم المجفف المسمى بسطرمة، لكن سرعان ما انتقلوا إلى حرف أخرى. ساعدتهم في ذلك الحماية التي نالوها من القصر، ذلك لأن كلا من مراد الرابع و «إبراهيم المجنون» كانت لهما محظيات أثيرات من أصل أرمني. وشهد القرن الثامن عشر ثقة وطاقة متزايدتين لدى الأرمن. وفي العام أصل أرمني. وجد عائلة من المعماريين قُدِّر لها أن تغير وجه المدينة، هو القلفة سركيس باليان Sarkis Kalfa Balian، قد أصبح معمارى القصر. وفي العام 1757،

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

غين أحد أفراد عائلة دوزيان Duzian الكاثوليكية الأرمنية مديرا لدار سك العملة الإمبراطورية، بدلا من اليهودي ياغو بونفيل Yago Bonfil، وهو المنصب الذي ظل في عائلته، بفجوة ثلاثة عشر عاما، حتى العام 1880. وسرعان ما أصبح أغلب الموظفين من الأرمن، وغدت السجلات تحفظ باللغة العثمانية مكتوبة بالأبجدية الأرمنية التي كان قليلون من الأرمن فقط هم من يستطيعون قراءتها. وأصبحت عائلة دوزيان أيضا حراسا لجواهر السلطان.

حل الأرمن الذين اعتُبروا أكثر أمانة وموثوقية من غيرهم، محل اليهود كمموّلين العدينة. وكان آخر ممول يهودي لصدر أعظم هو يوسوفا سونسينو Iesova أساسين للمدينة. وكان آخر ممول يهودي لصدر أعظم هو يوسوفا سونسينو Soncino في العامين 1746 وآخر مموّل يوناني هو سكانافي كابسالوني Scanavi Capsaloni في العامين 1770 - 1771. وفيما بعد، صارت الهيمنة للأرمن. ولعبوا بين العامين 1770 و1840 دورا محوريا في تمويل حكام الأقاليم وتنظيم جمع الضرائب. وتراوح سعر الفائدة التي كانوا يفرضونها من ثمانية عشر إلى أربعة وعشرين بالمائة (39).

نال المموّلون الأرمن أو الأمراء amiras، كما كانوا يسمون، ألقابا وأوصافا منها «زعهاء الأمة» و«الأمراء المتألقين» و«أمراء الشرف العظيم». ونظرا إلى كونهم جزءا بارزا من النخبة العثمانية، لهم الحق في ارتداء العمائم المبطنة والسترات ذات الفراء وركوب الخيل في المدينة، زعموا أنهم من نسل ملوك أرمنيا القدماء. ولا شك أنهم في ذلك كانوا يريدون أن يجاروا دعاوى اليونانيين بتحدرهم من الأباطرة البيزنطيين (40). بحلول العام 1750 تمكنت عائلة سيربوس Serpos، التي وصلت من سيواس (\*) في نحو العام 1700، من امتلاك إمبراطورية تمويلية تمتد من البندقية إلى الهند، وتمتعوا بالحماية الديبلوماسية من بريطانيا والسويد. وكان أحد أفراد عائلة سيربوس الموّل الأساسي لاثنين من الصدور العظماء من العام 1732 إلى العام 1746. ورتب آخر نقل المعونة المالية العثمانية إلى السويد عن طريق هامبورغ في العام 1789، حين كان البلدان يحاربان روسيا(44).

سيطر أمراء الأرمن على البطريركية الأرمنية، وشاركوا في اختيار البطريرك. وبحلول العام 1700 أصبح للبطريرك سلطات استبدادية على رعيته ومدارسه

<sup>(\*)</sup> مدينة سيواس Sivas عاصمة محافظة بالاسم نفسه في وسط تركيا حاليا. [المترجم].

وكنائسه ومطابعه، حتى صارت الدعوة «الأب المقدس يود أن يراك» تبث الرعب في أفراد رعيته. وفي أيام الصيام، علما بأن جماعة لم تكن تلتزم بالصيام أكثر من الأرمن، كان خدم البطريرك يجوبون الشوارع يتشممون كالكلاب بحثا عن رائحة اللحم. وكان المذنبون يُغرمون، وأحيانا يسبجنون أو يرسلون إلى حرم المجاذيب. وفي أثناء إحدى الصلوات أخذ «المجاذيب» Lunatics المكبلون في قبو أسفل الكنيسة يخشخشون بسلاسل قيودهم ويصرخون صرخات قابضة للنفس، حتى إن أحد الأرمن الأثرياء عرض أن يبني لهم مستشفى خارج المدينة (42). وغدت مسألة ما إذا كانست ثروة أمراء الأرمن يجب أن تتحول إلى سلطة في مدينة القسطنطينية وداخل جماعتهم مسألة تواجه العاصمة في بداية القرن التاسع عشر.

كان كل تجار المدينة، المسلمين واليونانيين واليهود والأرمن، يلتقون في البازار الكائن على حافة التل الواقع بين القرن الذهبي وبحر مرمرة. على خلاف شوارع القسطنطينية التي كانت هادئة جدا، كان البازار يحيي زواره بدفقة من الحرارة والألوان والعطور والضوضاء: «اشتِر قماشي الفخم بألف قرش! اشتر قماشي الفخم بألفي قرش!».

كان البازار صرحا فسيحا جدا من الحجارة، لدرجة أنه قيل إن أحدا من أهل القسطنطينية لم يره كاملا أبدا. كان البازار محاطا بأسوار رمادية عالية ويعلوه سقف من القباب فيها فتحات لإدخال الضوء، وضم متاهة من الممرات المفنطرة تتوجها قناطر من الجص بأشكال الأرابيسك الأزرق والأحمر العثماني المتقن. وعلى جانبي كل ممر كانت تصطف أكشاك تسمى دواليب dolaps بعرض نحو سبعة أو ثمانية أقدام وعمق ثلاثة أو أربعة أقدام، مزينة بزهور ورسائل دينية من القرآن. وكان البازار يضم زهاء أربعة آلاف من هذه الأكشاك، أي نحو عشر عددها في المدينة ككل. وكان كل دولاب يحوي طاولة في مدخله يعرض عليها البائع سلعه. وكان معظم حراس الأكشاك مسلمين، شيّدوا لأنفسهم مختلى عليها البائع سلعه. وكان معظم حراس الأكشاك مسلمين، شيّدوا لأنفسهم مختلى صغيرا للوضوء كانوا يأوون إليه قبل أداء صلواتهم على المقعد. كان البازار مدينة صغيرة تحوي مساجدها وأفنيتها وأسبلتها الخاصة. شـيّدت أحد الأسبلة أميرة إمراطورية «تكرها لصانع أحذية كان يرسل عمله إلى بيتها في موعده».

## القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924



الرسيام أميديو بريزيوسي Amedeo Preziosi، البيازار، 1851. كان بريزيوسي نبيلا مالطيا تزوج من امرأة يونانية، وعمل في القسيطنطينية رساما محترفا من العام 1842 حتى وفاته في العام 1876. تبيَّن اللوحة البضائع والملابس المتعددة في البازار. يرتدي بعض الناس العمائم، ويرتدي فيهم القبعات. وتظهر طغراء السلطان على الدرع المعلقة على اليسار.

كان البازار يفتح أبوابه كل صباح في نحو الساعة الثامنة والنصف بالدعاء للسلطان وجنده وأرواح كل العمال السابقين في البازار، والنصيحة: «لن يحدث غـش! لن يحدث احتكار! لن يحدث بيع للسلع بلا ضمان!» وبعد ذلك يدخل التجار. وكانت الأكشاك تغلق في نحو الساعة السادسة مساء (43).

كانت نواة البازار تتمثل في البدستان Bedestan أي السوق المغطى الذي يسمى حاليا البازار القديم الذي بناه محمد الثاني في الأعوام 1456 - 1461. وبحلول العام 1473، كان هناك مائة واثنان وسبعون دكانا داخل البدستان واثنان وسبعون خارجه. كان أكثر من ثلثي الدكاكين علكها مسلمون. وكان البدستان محاطا بأربعة أبواب: لباعة الطواقي، وباعة الأقمشة، والصاغة، وبائعي الكتب المستعملة. بلغ اشتهار الأخيرين بالوضاعة حد أن العبارة «أسوأ من باثع الكتب المستعملة» دخلت مفردات البازار المتداولة. وخارج البدستان، كان لكل منتج شارعه المحدد. وفي شارع تجار الأسلحة، أذهلت الرحالة الفرنسي إبان القرن السادس عشر فيليب دو فرنس كاناي «ألجمة من الفضة المُذَهبة منحوتة بدقة بالغة، والكثير من الزهريات

الذهبية، وريشات نادرة جدا بها أحجار من الياقوت والفيروز بكمية لا تصدق ... باختصار، يجد المرء فيه الكثير من الأشياء الجميلة التي يصعب معها أن يغادر من دون أن يضع يده في محفظته». كانت الإيجارات المحصلة من البدستان تذهب إلى الوقف الذي ينفق على جامع آيا صوفيا (44).

احتوى البازار أيضا على خزائن وزعتها الدولة، مبنية وراء الأكشاك، كان الأفراد يودعون فيها الجواهر والمال. كان البازار أكثر خلوا من الجريمة من الأسواق في الغرب. كان التجار يستطيعون أن يتركوا أكشاكهم من دون رقابة، وكان باعة الفطائر يأتمنون الناس فيتركون بضاعتهم على أساس أن الناس سيتركون فمنها على صينية مستديرة صغيرة. وفي العام 1591، أحدثت سرقة الخزائن في البازار الكبير رعبا غير مسبوق. كان المذنب شابا يعمل لدى صائغ أرمني، أخفى المسروقات تحت القش الذي يغطي أرضية الدكان. شُنق هذا الشاب في حضور السلطان. وإبان القرن التاسع عشر فقط، ومع وصول السياحة الحديثة اشتهر البازار بأنه عش للعقبان (45).

جمع البازار بين أدوار مركز التسوق وسوق الأوراق المالية والبنك، وكان أيضا ناديا يلتقي فيه التجار لتخطيط الصفقات والرحلات. شعر دودلي نورث بحنين إلى البازار أكثر من أي مكان آخر في القسطنطينية، ذلك لأنه يوجد هناك «أي شيء تقريبا يريده أي إنسان أو يستخدمه». وكان البازار فوق كل شيء ملتقى. أما في لندن، وعلى الرغم من وجود المقاهي والبورصة، فدهم يكن بمقدور من يريدونه (دودلي سميث) أن يجدوه، ولا بمقدوره هو أن يجد من يريدهم».

كان البازار محاطا بواحد وعشرين خانا، من بينها خان السلطانة الوالدة الكبير، بنيت لتشبيع التجارة. والخانات التي كانت تتألف من طابقين أو ثلاثة طوابق مقنطرة، حول فناء ممتلئ بالأشجار، كانت تسع السلع والحيوانات في الطابق الأرضي والحرفيين والتجار في الطابقين الأول والثاني. وعلى خلاف معظم البيوت في المدينة، كانت الخانات تبنى من الحجارة. وبحلول العام 1700 كان خان السلطانة الوالدة الكبير قد أصبح المركز التجاري والديني للفرس بالمدينة (جاء أغلبهم من أذربيجان)، إذ كان عدة آلاف منهم يعيشون هناك، وكان أشبه بدولة صغيرة مستقلة. تمتع الفرس أيضا بالامتيازات التي لم تكن مقصورة بحال من الأحوال على الجاليات الأوروبية، وإبان القرن التاسع عشر، لاحظ حاج فارسي كان عابرا من القسطنطينية

في طريقـه إلى مكة: «أن المـلاذ القانوني للإيرانيين هو السـفارة أولا وأخيرا، فهم لا يخضعون لسلطان القسطنطينية».

كانت الاتجاهات نحو المذهب الشيعي قد ارتخت بعد القرن السادس عشر. كان المسجد الشيعي الأساسي في القسطنطينية يقع في منتصف الفناء الأول. وفي العاشر من شهر المحرم من كل عام كانت تقام طقوس إحياء ذكرى اثنين من شهداء الشيعة، هما حفيدا النبي الحسن والحسين، كانت تبرز تقوى فُرس المدينة وهويتهم. أولا، كان يقيمون الصلوات في المسجد، وبعد ذلك، وعلى أضواء المصابيح ووسط دقات الطبول ونداءات يا حسن! يا حسين، كان يشاهدهم نحو عشرين ألف متفرج وهم يسيرون في موكب طويل من رجال يرتدون ثيابا بيضاء ويجلدون أنفسهم في حركات موّحدة بعصي وسيوف مسنونة حديثا. كان الدم يسيل على أجنابهم، وكانت رؤوسهم وصدورهم تبدو كاللحم النيئ. وكانوا يتوجهون بعد ذلك أجنابهم، وكانت الأخرى لأداء الطقوس عينها. وكانوا في اليوم التالي يعبرون إلى أوسكودار، إلى جدول ماء في الجبّانة حيث كان ينتظرهم أطباء بالضمادات (46).

وفي حين كان خان السلطانة الوالدة الكبير مخصصا لتجارة منطقة معينة، كان يهيمن على الخانات الأخرى ذوو حرف معينة، كالنجارين والصاغة ومن إليهم. فكان خان سليمان باشا الواقع إلى جنوب البازار متخصصا في واحدة من أكثر السلع رواجا في العاصمة العثمانية، وهي البشر. كانت القسطنطينية مركزا لتجارة عبيد كانت خطوط إمدادها تبدأ في بولندا والقوقاز والسودان. وكانت الحكومة تجبي ضريبة على كل عبد يدخل المدينة (أربع دوقيات ذهبية على الرأس إبان القرن السادس عشر)، وكانت أيضا تجبي ضرائب من كل من المشترين والبائعين، كما هي الحال في مزادات لندن الحديثة. كان الذكور، الذين كانوا يُعرَضون أحيانا عدراة، يباعون أيضا في البازار القديم. وفي العام 1547، شاهد الرحالة الفرنسي جان شينو Jean Chesneau تجارا يسوقون أطفالا في عمر الثالثة خلال البازار وهم ينادون بأسعارهم. كان العبيد الشركس يأتون على رأس سلم التفضيل، يليهم البولنديون، ثم الأباظيون (من منطقة أخرى من القوقاز)\*\*) ثم الروس. كان سوق

<sup>(\*)</sup> الأباظيون أو الأباظة Abaza مجموعة عرقية في القوقاز قريبة عرقيا من الأبخاز والشركس، تعيش غالبيتها حاليا في تركيا ومصر وشمال القوقاز الروسي. [المترجم].

العبيد بالقسطنطينية يعتبر الرجال الآتين من أوروبا الغربية ناعمين أكثر مما ينبغي والنساء أشداء أكثر مما ينبغي. وكان للسود نصيب أيضا في سوق العبيد، من ذلك أن والد جدة بوشكين (\*) كان إثيوبيا اشتراه السفير الروسي من القسطنطينية.

قبل الشراء كانت هذه السلع البشرية تُختبر كما تُختبر الماشية، فكان المشترون يبصقون في وجوه العبيد حتى إذا كانت على وجوههم مستحضرات تجميل تسيل، وكانوا يتحسسون «أسنانهم وسيقانهم وأفخاذهم والمواضع الأكثر خصوصية من أجسامهم. وكان المساكين، رجالا ونساء، يسلمون أنفسهم لسوء المعاملة من أعين عابسة لا رحمة فيها». كان الافتقار إلى الأسنان أو الجمال أو العذرية يقلل السعر. وفي العام 1600، بيعت عذراء شابة بمائة دوقية، وبيعت امرأة في الستين من العمر بستة وثلاثين دوقية. وكان المشتري قبل أن يشتري أنثى، يمكن أن يأخذها إلى بيته ليلة ليرى إن كانت تشخر في أثناء النوم (٢٠٠). حتى القرن العشرين كانت النساء حاضرات أكثر من الرجال في تجارة العبيد، حيث كانت البنات الشابات تُشترى بعد الفحص البدني والمساومة المالية المعتادين من تجار للجواري مستقلين يتنقلون من حريم خاص إلى آخر. وكانت البنات تُعلَّمن حسن التصرف والخياطة والغناء، ويبعن بعد ذلك بربحية (٤٠٤).

كان العبيد المنزليون في العائلات المسلمة (نظريا لم يكن مسموحا للمسيحيين أو اليهود بامتلاك العبيد) يلقون معاملة أفضل نسبيا من معاملة العبيد في الأمريكتين أو الكثير من الخدم الأحرار في أوروبا الغربية. كانت العبودية يمكن أن تتحول إلى شكل من أشكال القرابة، وبالتالي - كما خَبر الانكشاريون جيدا - إلى وسيلة للصعود الاجتماعي. وإذا لم يكن العبد يطيق سيده، فقد كان بمقدوره - نظريا - أن يلتمس من القاضي أن يباع من عند هذا السيد. وقد كسب بعض العبيد المال لشراء حريتهم بالعمل على العبارات العاملة بين أوسكودار وأوروبا. وثمة عبيد آخرون كانوا يشترون لغرض المتعة الجسدية. كتب عثماني من القرن السابع عشر يدعى لطيفي Latifi

<sup>(\*)</sup> ألكسندر بوشكين Alexander Pushkin (من نحو 6 يونيو 1799 إلى 10 فبراير 1837) أمير شعراء روسيا وكاتبها الروائي والمسرحي الفذ، نشئ في أسرة من النبلاء، ترجع أصوله الحبشية إلى والدته التي كانت حفيدة إبراهيم غانيبال العبد الذي صار ضابطا مقربا من القيصر بطرس الأول، أخذ من أصوله الأفريقية الشعر المجعد والشفتين الغليظتين. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

كان من بينهم بنات وأولاد يتمتعون بجمال استثنائي يُطيِّر عقول الناس ويجعلهم يبذرون ثرواتهم كاملة، قائلين إن المال لا قيمة له مقارنة بالروح والحب ... وكما يقول الشاعر:

فإن أمتع شيء في العالم هو الاتحاد مع الجمال، وإلا فما بغية الباحثين عن الحب في هذا البازار؟!

لم يكن الرجال الذين أنفقوا كل مالهم على الجواري يستطيعون أن يمنعوا أنفسهم عن العودة إلى سوق العبيد، رغم الألم الكامن في رؤية الجميلات معروضات للبيع مع عدم القدرة على شرائهن. كان العبيد، بمن فيهم عبيد السلطان في الباب العالي، يشكلون نسبة كبيرة من سكان القسطنطينية، نحو عشرين بالمائة وفقا لخليل إينالجك المائة المائة مقارنة بنحو ثلاثة بالمائة من سكان البندقية في العام 1600 (49).

وإذا كان البشر قد شكلوا أحد الواردات الأساسية إلى العاصمة، فقد شكلوا أيضا أحد صادراتها الأساسية، إذ كان الجنود والمسؤولون والعلماء يغادرون المدينة سنويا بالآلاف لحراسة الإمبراطورية أو حكمها. بيد أن قليلين منهم بلغوا ذرى من الشهرة أعلى من أفراد العائلتين العظيمتين كوبرولو Mavrocordato ومافروكوداتو Mavrocordato.

## الوزراء والترجمانات

إذا كان الأمير كونتيز أمير الإمبراطورية الرومانية المقدسة (\*)، فأنا أمير الإمبراطورية العثمانية الأكثر قدسية... أنا السيد، أنا أمير ولدت لعائلة تحكم منذ مائتي عام، عائلة حاكمة ذات سيادة، سأقول ما أريد، فأنا لا أخشى الإمبراطور ولا الأمير كونتيز.

ألكسندر مافروكورداتو أمير مولدافيا للقنصل النمساوي استيفانو ريسيفيتش، في 30 نوفمبر 1784

في العام 1622، تحدى السلطان عثمان الثاني ابن السابعة عشرة تقاليد عائلته ومصالح عاصمته. فبدلا من أن يقصر نفسه على الرفيقات من الجواري تزوج ثلاثا من النساء الحرائر، منهن ابنة مفتي القسطنطينية. وارتدى عند الذهاب إلى صلاة الجمعة في أحد الأيام

(\*) أمير الإمبراطورية الرومانية المقدسة Prince of the Holy الميراطورية المقدس وراثيا Roma Empire لقب كان يمنحه الإمبراطور الروماني المقدس وراثيا للحكام أو النبلاء أو الأساقفة من الخاضعين له مباشرة. [المترجم].

«شكلت اللغة العثمانية، بتركيب الجُمل المعقد ومفرداتها المركبة، حائطا بين الإمبراطورية والعالم الخارجي»

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

قفطانا من نسيج بندقي قرنفلي باهت، واستخدم جُلا «فاتحا جدا» للحصان (\*\*). وكتب السفير الإنجليزي سير توماس راو أنه جعل نفسه «رخيصا ومبتذلا بالتجوال ليلا، والتردد متنكرا على الحانات والأماكن الخفية، وممارسة دور الشرطي فيها». وكان جنود الانكشارية الذين يُضبطون في الحانات يغرقون في البسفور. وقد شاع أن كامل الفيلق الذي كان أداؤه سيئا في الحملة الأخيرة على بولندا، كان «على وشك التمرد والتفكك» وأن رواتب جنده قد خُفَضت.

وعلى خلاف نصيحة الصدر الأعظم، خطط السلطان لارتكاب المحظور الأكبر، وهو مغادرة المدينة، وأداء فريضة الحج بمكة، وحشد جيش في ولاياته العربية ليكون قوة مضادة للانكشارية. وأصدر المفتي فتوى تقول إن الحج ليس واجبا على السلطين، إذ يفضل أن يبقى في مكانه وينشر العدل، وإن ذلك غير شرعي لأنه قد تنشأ عنه فتنة». لكن ذلك لم يُجد نفعا (\*\*\*).

وفي السابع من مايو، بدأ في إخراج الخيام والكنوز الإمبراطورية من القصر وعبور البسفور بها إلى آسيا. ونظرا إلى أن ذلك شكّل تهديدا لهم في شرفهم وأرزاقهم، وبتحريض من باشوات كبار، اجتمعت الانكشارية في الأتميدان (\*\*\*) في اليوم التالي وصاحوا: «باسم الشرع نريد السلطان مصطفى خان»، وهم عم السلطان الذي سجنه السلطان في سرداب مع امرأتين سوداوين عاريتين لأن مصطفى لم يكن يطيق الجنس الآخر. وأخيرا، في التاسع من مايو، اقتحمت الانكشارية القصر واعتقلوا عثمان الثاني وأخذوه إلى قلعة الأبراج السبعة لا يستره غير قميص تحتي أبيض. وانهالت عليه حشود الناس بالشتائم على طول الطريق حتى انهالت دموعه: «بالأمس كنت باديشاها، واليوم أصير عاريا». أمر الصدر الأعظم الجديد الذي ساعد في تخطيط باديشاها، واليوم أمير عاريا». أمر الصدر الأعظم الجديد الذي ساعد في تخطيط التمرد بقتل عثمان الثاني من خلال توليفة من الخنق والضغط على الخصيتين. وحين تخوف البعض من أمره بقتل السلطان، قال: «لا يهم من هو السلطان مادام النظام النظام

<sup>(\*)</sup> الجُل هو الغطاء المزركش لسرج الحصان. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> وصل عثمان إلى السلطة في عمر الثالثة عشرة بانقلاب ساعدته فيه الانكشارية على عمه السلطان مصطفى الأول، وبعدما أعيد مصطفى إلى الحكم، عزله بعد عام ابن أخيه السلطان مراد الرابع، بمساعدة الانكشارية أيضا. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> الأقيدان Atmeydan هو الاسم الذي أطلقه الأتراك على ساحة الألعاب الرومانية القديمة المجاورة لجامع السلطان أحمد، كان متنزها ومُجمّع حدائق، وميدانا لتدريب الانكشارية، وفيه كانوا يعلنون عن تمردهم ورغبتهم في تغيير السلطان، وفيه أيضا أفناهم السلطان محمود الثاني في العام 1826. [المترجم].

العالمي لم يختل» (١) (\*). ظاهريا، كان السلطان السيد الوحيد للمدينة والإمبراطورية وكان الوزراء عبيده. لكن في الواقع كانت القيود المفروضة على سلطانه لا تقل قسوة عن تلك التي كانت تفرضها المحاكم وطبقات النبلاء والبرلمانات على الملوك الغربيين في الفترة عينها. وإذا كان السلاطين يستطيعون أن يأمروا بإعدام الصدور العظماء، فإن الأخيرين كانوا يردون بالمثل أحيانا.

كانت قوة هـذه النخبة ومكانتها واضحة في شـوارع المدينة. وقد ذكر مراقب من القرن السابع عشر، هو بول ريكوت Paul Rycaut، أن «المرء يستطيع أن يلمح عظمة هذه الإمبراطورية من الحاشية والأبهة وعدد الخـدم الذين يرافقون علية القوم في رحلاتهم». لم يكن غرض هذه العائلات من مظاهر الأبهة يقتصر على إبهار العامة وحسب، بل شمل أيضا السيطرة على الحكومة المركزية. وفي العام 1656، اعترف السلطان محمد الرابع بأنه يدين بجلوسه على العرش إلى مشيئة الله وقدرته وموافقة المسؤولين الحكوميين وعلماء الدين (2).

تربع على رأس هرم السلطة «النائب المستبد للسلطان»، صاحب السمو الصدر الأعظم الذي كان يقوم على خدمته بيت مكون من ألفي شخص، على غرار بيت السلطان، ويحميه خمسمائة حارس من الألبان. في أوروبا الغربية، لم يحظ بمكانة مشابهة خارج الدائرة المقدسة للعائلة المالكة إلا ريشيليو (\*\*\*) ومازاران (\*\*\*\*) اللذان جمعا بين سلطة الوزير الأول ودرجة الكاردينال (اللتين تساويان معا الأمير بالدم (\*\*\*\*).

كان الصدر الأعظم فعليا هو عمدة القسطنطينية أيضا، بيد أن العاصمة لم تكن لها مؤسسات مستقلة خاصة بها، إذ لم تحو مقرا للبلدية ولا دارا للنقابة، فكانت تعتمد في كل شيء على الدولة. قبل أن ينزل الصدر الأعظم لمعاينة الأسواق كل يوم أربعاء، كان يعقد اجتماعا في الديوان حول شؤون العاصمة. كان يساعد الصدر الأعظم في إدارة

<sup>(\*)</sup> النظام العالمي كناية عن الإمبراطورية العثمانية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> أرماند جان ريشيليو Armand Jean Richelieu (من 9 سبتمبر 1585 إلى 4 ديسمبر 1642) رجل دين ونبيل ورجل دولة فرنسي، شغل منصب الكاردينال والوزير الأول للويس الثالث عشر من العام 1624 حتى وفاته. سعى إلى توحيد السلطة وسحق كل مراكز القوة. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> جـول مـازاران Jules Mazarin (من 12 يوليـو 1602 إلى 9 مارس 1661) كاردينــال وديبلوماسي ورجل دولة إيطالي شـغل منصب الوزير الأول لفرنســا من العام 1642 حتى وفاته، خلف معلمه ريشيليو وسار على نهجه. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> الأمير بالدم هو الأمير بالتحدر الشرعي من سلالة ملكية. [المترجم].

القسطنطينية: المدينةالتي استهاها العالم 1453 – 1924

المدينة أربعة قضاة لإسطنبول وغَلَطَة وأوسكودار وأيوب، كان السلطان يعينهم ويدخلون على عليه مباشرة ويتمتعون باستقلالية فعلية في تطبيق الشريعة. كان هؤلاء يشرفون على السوق، ويسعون إلى ضمان أن يعيش مسلمو المدينة حياة إسلامية حقة. وتحت القضاة، كان يوجد جيش من الموظفين الأقل شأنا، كانوا يفتشون على السلع والأسعار والتجار، ويجبون الضرائب على الدكاكين والأسواق والمنتجات التي تدخل المدينة (3).

وبسبب سلسلة من السلاطين الضعفاء وتعقيد الحكومة العثمانية، أخذ الباب العالي بداية من العام 1650 يحل محل القصر بوصفه مركز السلطة. لقي هذا التحول تأكيدا معماريا في العام 1654، حين وجد الباب العالي مقرا دائما في بيت أحد الباشوات الواقع أسفل القصر على التل في الموقع الحالي لمقر حاكم إسطنبول، ومعه جزء من الأرشيفات الرسمية العثمانية. في الباب العالي كان الدخول «مباحا لكل العالم، وكان (الصدر الأعظم) يعطي مقابلات حتى لأفقر الناس». انبهر لورد شارلمونت الذي شاهد البناية في العام 1749 بروعة الأجنحة الخاصة للصدر الأعظم «الضخمة الفخمة المتناسقة» المؤثثة بساعات إنجليزية ومرايا فرنسية وسجاد فارسي.

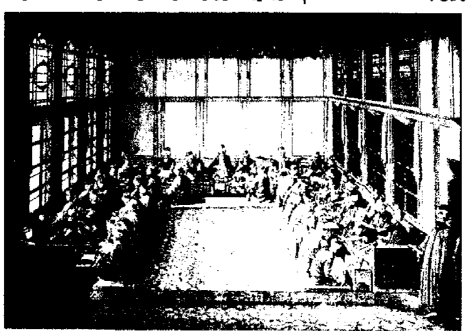


الرسام توماس ألوم Thomas Allom، مدخسل الديوان، في نحو العام 1840. البوابة هسي البساب العالي أي للدخسل إلى مكاتب الصدر الأعظسم ووزارة الخارجية. على اليسسار، رجسل يخيف قطيعا من الكلاب، وعلى اليمين جنود بزيهم الجديد وكشسك الألاي الذي كان السلاطين يشاهدون منه المواكب.

كانت تعمل بالباب العالي بيروقراطية كفؤة من الكتاب والنساخ (قوامها ثماناتة وتسعة وستون في أواخر القرن الثامن عشر) يخدمون الصدر الأعظم ونائبه الرئيس أفندي (وزير خارجية) والباشوات الآخرين. وقد أسهم هؤلاء في بقاء الإمبراطورية بقدر إسهام العائلة الحاكمة والجيش. كتب لورد شارلمونت:

لكل الـوزراء الذين عارسـون وظائفهم في الباب العـالي بجانب أجنحة سكناهم غرف مجاورة تضم مكاتب الوزير يعمل فيها الكتبة التابعون له. وقد دخلت خمسـة أو سِـتة منها، وأذهلني عدد الكتبة والوضع الجسماني الفريد الـذي يتخذونـه للكتابة (على ركبهم بلا طاولات) والسرعـة والنظام الكبيران اللذان يجري بهما العمل... وتُحفظ سـجلات السابقين بأقصى حرص ممكن في العـام، ومن مبلغ دقتهـم ونظامهم أن أي مذكرة أو أي حقيقة أيا كانت لمائة عام سابقة توجد في فترة نصف ساعة في أيديهم.

في نهاية القرن التاسع عشر، تباهى مسوول بالباب العالي بأن الباب على مدار أربعمائة عام لم يفقد وثيقة واحدة. في هذه الإمبراطورية شديدة المركزية كان كل حاكم إقليمي يوجه بانتظام تقارير مكتوبة غزيرة إلى القسطنطينية، لدرجة أن وفرة التوثيق باتت تشكل عائقا أمام المؤرخين الذين يعملون على الأرشيفات العثمانية (٩).



جيي. إن. دي. ليسبنامي J. N. de Lespnasse، إن. دي. ليسبنامي J. N. de Lespnasse، إن دي. ليسبنامي 1787. كانت الإمبراطورية العثمانية إمبراطورية ورقية، تضم أجزاءها معا بيروقراطية مدققة وكفؤة، إلى جانب قوة الجيش. كانت خمسة وعشرون مكتبا بهذا الحجم تتعامل مع الشؤون للمالية وحدها.

بلغ بعض الصدور العظماء من القوة ما مكنهم من نقل المكانة والثروة إلى نسلهم. من هؤلاء محمد باشا صوكولو الذي قيل إنه أنفق على بناء ثلاثمائة مسجد، ومات وهو يمتلك أربعة قصور في القسطنطينية، وقصر مكون من ثلاثمائة وستين غرفة في إدرنة، وثمانية عشر مليون قرش ذهبي. ورث ابنه من أسمهان سلطان ابنة سليم الثاني، إبراهيم خان زاده جزءا من ثروة أبيه. يصف إبراهيم في إحدى وثائقه أحد أقسام سراي أبيه في أوسكودار على النحو التالي:

القصر الخارجي تحيطه أسوار عالية ويضم قاعة استقبال كبيرة بجانبها قاعة التماسات تحيطها غرفتان، كما يضم غرفتين خاصتين وقاعة، ورواقين، وشرفة تمارين، وغرفة وضوء تواجه حديقة ونافورة، وغرفة فسيحة مسيجة بسلك معدني أنيق ونوافذ مطعمة بعرق اللؤلؤ... كان هذا هو مجموع القصر الذي ورثته عن أبي، بيت الراحل محمد باشا.

شعل إبراهيم خان زاده عدة مناصب في القصر والحكومة مثل كبير حراس الأبواب ومدير مطابخ السلطان. عاش أحفاد خان زاده في حي كاديرغا Kadirga الأبواب ومدير مطابخ السلطان. عاش أحفاد خان زاده في حي كاديرغا وبلغراد بالقسطنطينية في قصر صممه سنان على دخل ممتلكاتهم في إدرنة وبلغراد وفيشغراد وحلب. وكانوا يكتبون على قبورهم حول ضريح صوكولو المهيب شبه الملكي في منطقة أيوب لقب باي فندي beyefendi أي اللورد. وكما كانت الحال مع الحاشية الملكية في الغرب، كانوا رفاقا اجتماعيين للسلطان، فكان السلطان يزورهم ويسمح لهم بالدخول عليه ويستخدمهم كمديرين وراثيين للصيد. وعلى غرار السلطان، كانوا يتناسلون من خلال اتخاذ المحظيات، أكثر منهم من خلال الزيجات. وصفهم سفير بريطاني بأنهم «يحظون باحترام لا يضاهي من الناس». وكانوا أثرياء جدا لدرجة أن أحد أفراد عائلته، هو إبراهيم علي بيه الإمبراطوري، مثل كبار مطالبا في العام 1696 بأن يقدم خمسمائة جندي للجيش الإمبراطوري، مثل كبار اللوردات في فرنسا أو إنجلترا القرن السادس عشر.

ثمة فرع آخر للعائلة، هو صوكولو زاده، تحدر من اتخاذ محمد باشا صوكولو محظية أخرى. شغل الكثيرون من نسله مناصب أمين الخزانة، ورئيس الكتاب reis - ul kuttab (رئيس المحفوظات الإمبراطورية) أو حكام أقاليم. وفي نهاية القرن الثامن عشر، كان أحد أفراد عائلة صوكولو زاده مسؤولا عن بناء سد لإمداد

القسطنطينية بالمياه (5). وإلى هذه العائلة تنتمي والدة دينتش بلغين Dinc Bilgin القسطنطينية بالمياه (5). وإلى هذه التركية خلال العقد الأخير من القرن العشرين، هي مالك واحدة من أنجح الصحف التركية خلال العقد الأخير من القرن العشرين، هي جريدة الصباح Sabah.

تجلت قوة الباب العالي والنخبة المهيمنة، وإن لم تكن رسمية، مع ظهور إحدى أكثر العائلات الوزارية تمكنا في تاريخ أوروبا، وهي العائلة الوحيدة التي قدمت خمسة صدور عظماء (واثنين آخرين من أقاربها)، وهي عائلة كوبرولو Koprulu التي ظهرت على الساحة في اللحظة المناسبة.

شهدت الإمبراطورية العثمانية أزمة ثقة منذ أواخر القرن السادس عشر. وفي العام 1622، كان السفير الإنجليزي السير توماس راو الذي وصف الإمبراطورية بأنها «مستنقع من الرجال والبغاء»، على اقتناع بأن انهيارها كان وشيكا. ألقى الكتاب من النخبة باللائمة على النظام التعليمي وتطلعوا إلى الوراء إلى عصر ذهبي أسطوري رأوه في السلطان سليمان القانوني. وأخذ العامة ينتقدون الفساد الرسمي المنتشر. وفي العام 1624 أبحر القوزاق ذوو الأصول الأوكرانية خلال البحر الأسود إلى البسفور وأحرقوا قرية يينيكوي Yenikoy ونهبوها (\*).

وعلى الرغم من تعافي الإمبراطورية في عهد مراد الرابع في العقد الرابع من القرن السابع عشر، ففي العام 1656، بدا الانهيار وشيكا. فللمرة الثالثة في عشر سنوات، حاصر أسطول البندقية التي كانت تحاول الإمبراطورية أن تأخذ منها جزيرة كريت، الدردنيل. وهرب أربعة آلاف من عبيد القوادس المسيحيين وانضموا إلى البنادقة. وهجر الناس القسطنطينية بحثا عن حياة أفضل في الأناضول. وارتفعت أسعار المواد الغذائية. وصاحت الانكشارية المتمردة في السلطان: «إننا نترنح في زوايا الخانات

<sup>(\*)</sup> القوزاق Cossacks جماعة من السلاف الشرقيين، تعيش حاليا في أوكرانيا وجنوب روسيا، كانت تعيش في المناطق والجزر منخفضة السكان في أحواض أنهار الدنير Dnierper والدون Don والتريك Terek والأورال الدنيا في جماعات بدوية دعوقراطية شبه عسكرية، أدت دورا تاريخيا كبيرا في المنطقة، اشتهرت بغاراتها على الدنيا في جماعات بدوية دعوقراطية شبه عسكرية، أدت دورا تاريخيا كبيرا في المنطقة، اشتهرت بغاراتها على الإمبراطورية العثمانية ورعاياها بداية من النصف الثاني من القرن السادس عشر، وكانوا رأس حربة لروسيا في الحروب على الإمبراطورية العثمانية لقياصرة بولندا بكبحهم، وصلت غلى الإمبراطورية العثمانية لقياصرة بولندا بكبحهم، وصلت غارات للقوزاق إلى ضواحي القسطنطينية في العامين 1615 و1625، فنهبوها وأجبروا السلطان على الفرار من قصره. في أثناء الحرب الأهلية الروسية (1917 - 1923) وقف القوزاق في صف الحركة البيضاء ضد البلاشفة الحمر، وعندما انتصر الأخيرون، فر آلاف من القوزاق إلى خارج روسيا وتعرض الباقون إلى قمع شديد، وبعد الحرب العالمية الثانية شلم الفارون إلى الاتحاد السوفييتي بعد أن شكلوا فرقا حاربت إلى جانب دول المحور. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

من الجوع والفقر ورواتبنا لا تكفي حتى لتغطية ديوننا إلى أصحاب الخانات». وفي يأس تحولت السلطانة الوالدة تورهان التي كانت تعين الصدور العظماء منذ مقتل غريمتها كوسم قبل خمسة أعوام، إلى رجل عجوز في الثمانين من العمر لا يحظى بشعبية يدعى محمد كوبرولو Koprulu Mehmed.

ربما يرجع محمد كوبرولو الذي ولد في قرية روزنيك Ruznik الواقعة في ألبانيا الحالية، إلى أصول ألبانية. ومحمد، الذي يرجع أنه ضُم إلى خدمة السلطان من خلال نظام الدفشرمة، عمل في مطابخ القصر قبل أن يُفصل منها بسبب كبريائه وحدته. أخذ محمد اسم كوبرولو عن زوجته التي جاءت من بلدة كوبرو Ropru الصغيرة بالأناضول. وبعد أن شغل مناصب متعددة، منها المشرف على الطوائف الحرفية ومفتش الترسانة وحاكم إقليمي، عاد إلى الخدمة في القصر.



الرسام جاي تورينفليست J. Toorenvitet، محمد كوبرولو باشيا، 1660. أول صدر أعظيم من عائلة كوبروليو، تولى الصدارة العظمى من العيام 1656 إلى العام 1661، وأعاد النظام إلى الإمبراطورية ورد أسطول البندقية عن الدردنيل.

ومن خلال اتصالاته مع كبير المعماريين ومعلم القصر اللذين كانا ألبانيين أيضا، حصل محمد على مقابلة سرية مع السلطانة الوالدة تورهان في الثالث عشر من سبتمبر 1656. ونظرا إلى أن الحكومة كانت في حالة من الفوضى، فقد تمكن محمد الكوبرولي من فرض أربعة شروط مذهلة، وطدت لسيطرة الباب العالي على القصر والحريم لعقود. اشترط الكوبرولي - أولا - أن يوافق السلطان على كل طلباته، وثانيا ألا يضغط عليه لمنح عطايا، ف «تلك الطلبات غير المعقولة هي مصدر كل الاضطرابات»، وثالثا ألا يكون هناك وزراء عسكريون مستقلون، وأضيرا أن يكون الصدر الأعظم محصنا من الاتهامات «من كل شخص يريد نصيبا من شؤون الدولة». وقبلت تورهان بالشروط. كانت التشريفات المحيطة بالسلطان مجرد واجهة. حتى أم السلطان لم تكن مؤمنة بأنه يجب أن يهارس السلطة الحقيقية إلى جانب السلطة المظهرية. وفي الخامس عشر من سبتمبر 1656، عُين محمد باشا الكوبرولي صدرا أعظم (7).

قال الناس في الولايات: «عشنا وشهدنا ذلك اليوم المشؤوم الذي وصلت فيه الدولة العثمانية إلى أن يكون صدرها الأعظم تعيسا بائسا مثل الكوبرولي الذي لا يستطيع حتى أن يقدم القش إلى زوج من الثيران!»، بينما كان آخرون أكثر تبصرا: «هذا الكوبرولي لا يشبه الصدور العظماء الآخرين. لقد تقلبت عليه الأقدار، وتكبد الفاقة والعوز وتقلبات الدهر، واكتسب خبرة كبيرة من الحملات ويعرف دروب العالم»(8).

وعلى أرض الواقع، أعاد الكوبرولي الحكومة المركزية إلى مستوى من الكفاءة لم تعرف منذ زمن محمد باشا صوكولو. عين رجاله في وظائف المفتي وأمين الخزانة، وخفض رواتب التقاعد الحكومية، وأسس شبكة من المخبرين في أنحاء القسطنطينية قاطبة. وهُزِمت البندقية، واستعيدت ليمنوس (ه)، وأخمد تمرد في الأناضول الذي كان دائما أكثر ميلا إلى العصيان أكثر من منطقة البلقان. حكم الصدر الأعظم من خلال الإرهاب. وفي ذلك أحصى جلاد حكومي واحد أنه وحده ألقى بأربعة آلاف جثة في الماء. تكشف رسالة من الكوبرولي إلى حاكم إقليمي عن أسلوب الصدر الأعظم في الحكم:

صحيح أننا نشأنا معا في الحريم الإمبراطوري، وأن كلينا من محاسيب السلطان مراد الرابع، لكن ليكن في علمكم أنه من هذه اللحظة فصاعدا إذا نهب القوزاق الملاعين أيا من القرى والبلدات الواقعة على ساحل إيالة أوزو (\*\*) أو أحرقوها، أقسم بالله العظيم أنني لن أرحمك ولن أعير انتباها إلى شخصيتك المستقيمة، بل سأقطعك إربا لتكون عبرة للعالمين.

<sup>(♦)</sup> ليمنوس Lemnos جزيرة يونانية تقع في الشمال الشرقي لبحر إيجة. [المترجم].

<sup>( \$</sup> الله أوزو Ozu Eyalet إيالة عثمانية على طول ساحًل البحر الأسود والضفة الجنوبية لنهر الدانوب، كانت تسمى في السابق إيالة سيليسترة Silistra. [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

وقد أمر بإعدام بطريركين مسكونيين وبطريرك أرمني بناء على شكوك في إجرائهم اتصالات بقوى أجنبية تكشف عن خيانتهم (9).

قثل السلاح الأهم بيد الصدر الأعظم في استعداد السلطان الشاب محمد الرابع اللذي كان يدعوه «أبي» لأن يكون رمزا للحاكم وليس حاكما فعليا. وُصِف محمد الرابع بأنه «رجل داكن البشرة، ذو وجه مشرق وعينين واسعتين جميلتين وسوداوين متلألئتين... كانت طلعته تبعث الكثير من الفخامة، والرعب أيضا إذا أراد أن يظهره». كان السلطان المولع بالصيد قادرا على أن يبقى في السرج من قبل الفجر إلى ما بعد الغسق. وكان يضع في رقاب صقوره المفضلة أطواقا مرصعة بالجواهر، بينسما كان الأتباع الذين يثيرون له الطرائد يتجمدون من البرد حتى الموت أحيانا. وكان أحد باشوات البستانجية يكفن جثثهم بسخط مكتوم. وكان السلطان يلعنه على تعيين أمثال هؤلاء الرجال النتنين. وقيل إن الصدر الأعظم حوًّل ولع السلطان بالذبح إلى الحيوانات لكي يحمي رعاياه، وعا يسمح للصدر الأعظم بأن يحكم من دون أن يراجعه أحد. حتى إن الصدر الأعظم الذي كان أقوى كثيرا من أي وزير أول في الغرب، كان يخبر السلطان عا يجب أن يقوله للمسؤولين الذين يأتون لتقديم الولاء في حفلات الاستقبال في الأعياد. تذكّر أهل القسطنطينية في أفعاله «إبراهيم المؤخذوا بغنون:

كان الأب مجنونا بالمرأة وجاء الابن مجنونا بالاصطياد<sup>(10)</sup>.

وعلى رغم الاختلافات الجلية عن العائلات الحاكمة الأوروبية الأخرى، كانت العائلة العثمانية عرضة لبعض المشكلات عينها التي واجهتها نظيراتها الأوروبية، مثل التطرف الديني والضعف البيولوجي اللذين كانا يجتمعان معا في الحاكم نفسه (\*\*). ونتيجة لتزامن اعتلاء ملوك ضعفاء أو صغار السن العرش، مارست السلطانات الوالدات السلطة إبان القرن نفسه - من 1560 إلى 1660 - الذي مارست فيه الملكات الأمهات لفرنسا كاثرين دي ميديشي وماري دي ميديشي وآن النمساوية السلطة. وفي

<sup>(\*)</sup> في آل هابسبرغ حكام إسبانيا، اجتمع التطرف الديني والضعف الجسدي في شخصيات مثل كارلوس الخامس الذي اعتبر نفسه سيف الكاثوليكية وحامي العالم المسيحي ضد المسلمين، وكان فكه السفلي مشوها، ما جعله يطلق الحيته لإخفاء هذه العاهة. [المترجم].

الإمبراطورية العثمانية كما في الملكيات الأخرى، تسبب الولع الملي بالصيد في ترك البلاط للعاصمة لفترات طويلة. وفرت إدرنة للعثمانيين مباهج لا تقل عما وفرته لهم القسطنطينية، لكن من دون متاعب الأخيرة. فإحاطة غابات الصيد بها، جعلتها عاصمة مضادة. فجوامعها تضاهي جوامع العاصمة، إن لم تتفوق عليها، كما في حالة الجامع السليمي الذي بُني للسلطان سليم الثاني. وعلى حافة المدينة، على ضفاف نهر ماريتزا وكانست إدرنة أيضا نقطة تجميع للجيش في الحملات على أوروبا أفضل من العاصمة وكانست إدرنة أيضا نقطة تجميع للجيش في الحملات على أوروبا أفضل من العاصمة لأنها كانت تلغي الحاجة إلى إيواء آلاف الجنود في العاصمة. وسليمان القانوني الذي أخذ واجباته كسلطان مأخذ الجد، كان يقضي الشتاء في إدرنة، كما يقول سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة بوسبيك، «لأن له فيها سراي تفتح على أرض صيد يخرج للصيد فيها كل يوم تقريبا». وكان لا يعود إلى القسطنطينية إلا حين يرجع نقيق الضفادع في الليل وفي النهر المجاور للقصر ويجعل النوم صعبا (١١).

هجر محمد الرابع القسطنطينية في الوقت عينه الذي هجر فيه لويس الرابع عشر باريس وللأسباب عينها: حب الصيد والخوف من التمرد. وقال إنه بدلا من العودة إلى القسطنطينية التي قضى فيها أسلافه ضحايا للكثير من الثورات، ود لو أنه يحرقها بيديه ويتفرج، فرحا بالنيران وهي تأكل المدينة والقصر.

جاء التحدي لمحمد الكوبرولي من المساجد، وليس من القصر، فقد أخذت النزعة المحافظة أو التطرف الإسلامي في الاشتداد في القسطنطينية منذ تدمير مرصد السلطان في العام 1580<sup>(\*)</sup>. فغُطيت اللوحات الجصية المسيحية الأخيرة الباقية في آيا صوفيا في العام 1609. وأُهملت المدارس العلمية والطبية، إذ اتجه الطلاب المسلمون إلى الدراسات الدينية. وفي منتصف القرن السابع عشر، ساءت العلاقات بين المسلمين والمسيحيين تماما حتى إنهم أنشأوا مقرات مختلفة ضمن الطائفة الحرفية الواحدة، واشتكى الأعضاء المسيحيون من أنهم باتوا يتحملون نفقات الاحتفالات الإسلامية.

<sup>(\*)</sup> بأمر السلطان مراد الثالث، أشرف تقي الدين أفندي في الفترة من 1575 - 1577 على بناء مرصد في القسطنطينية، لكن علماء الدين اعتبروه تجديفا وزندقة ورأوا أنه سيجلب النحس على الدولة، فأمر السلطان نفسه بهدمه بعد عامين من عمله. [المترجم].

وبداية من العقد الرابع من القرن السابع عشر، انبرى خطباء المساجد المعروفون باسم «القاضيزاديين» (\*) في الترويج لما سمي «أفكارا متطرفة». شجبوا القهوة والتبغ والحرير والرقص، وكذلك ممارسات الدراويش مثل زيارة القبور. وأرادوا استئصال كل البدع الزائدة عن عصر النبي، حتى المآذن. ورأوا أن القسطنطينية يجب أن تصبح «المدينة المنورة الجديدة». وكما فعل معاصروهم البيوريتانيون الإنجليز، رأى المسلمون أنهم مطالبون «بالتفتيش» عن العصاة وإكراههم على العودة إلى «الطريق القويم». ووصلت العدوى إلى الانكشارية، ووقعت هجمات على مقرات الصوفية. وبلغ تهديد المتطرفين الذين اتخذوا من جامع الفاتح مقرا لهم مداه، حتى إن البطريرك المسكوني لجأ إلى السفارة الفرنسية معظم العام 1651، في مثال مبكر على استخدام السفارات ملاذا، وهو التشدد الذي بلغ أوجه في أواخر القرن التاسع على استخدام السفارات ملاذا، وهو التشدد الذي بلغ أوجه في أواخر القرن التاسع عشر. وأخيرا، أمر محمد الكوبرولي في العام 1656 بنفي قاضي زاده إلى جزيرة المكروهين – قبرص - التي كانت بالنسبة إلى الإمبراطورية العثمانية مثل أستراليا بالنسبة إلى إنجلترا (10).

وفي الحادي والثلاثين من أكتوبر 1661، بينما كان محمد الكوبرولي يرقد في فراش الموت في إدرنة، زاره السلطان بنفسه تقديرا له. كانت نصائح الوزير الأخيرة لسيده هي: ألا يسمع للنساء، وأن يملأ الخزانة حتى لو بظلم الناس، وأن يشغل الجيش دائما بالحرب، وأن يغير أصحاب المناصب الرفيعة باستمرار، وأن يعاقب على أصغر الأخطاء بالقتل، وأن يظهر الاستخدام الواعي للإسلام كسلاح سياسي، وأن يضفي على الحكومة العثمانية «مظهر الدين والعدل». وفي قطيعة مع العرف، قال للسلطان أيضا إن تعيين ابنه (ابن الكوبرولي) صدرا أعظم يعد أفضل طريقة للحفاظ على الإمبراطورية من الفوضى. ووافق السلطان. وبعد نجاح واعد كحاكم إقليمي، وجد فاضل أحمد الكوبرولي نفسه صدرا أعظم في عمر السابعة والعشرين. وبالفعل أثبت أنه أصغر صدر أعظم في السن في تاريخ الإمبراطورية العثمانية وواحد من أكثرهم اقتدارا وأطولهم بقاء في الصدارة العظمى.

وفقا للموظف السابق في القصر بوبويسكي، كان «الصدر الأعظم الحالي»، على خلاف أبيه القاسي، «يحكم بطريقة أكثر رفقا ويعفو عن الناس بسهولة»، فقد

<sup>(\*) «</sup>القاضيزاديون» نسب من الاسم «قاضي زاده» يعني أتباع قاضي زاده. [المترجم].

كان يقطع خيوط محافظ المال، وليس الحناجر. وفي مقابل الأب الذي لم يكن يعرف القراءة والكتابة، كان الابن شاعرا وراعيا للشعراء. وفي أثناء صدارته العظمى، أخذت المؤسسة العثمانية أولى خطواتها نحو إعادة تأسيس اتصالها بالمعرفة العلمية الحديثة. وفي الأعوام 1675 - 1685، ترجم أحد محاسيب فاضل أحمد الكوبرولي من دمشق، هو أبوبكر، إلى اللغة التركية أحدث عمل في الجغرافيا: الأطلس الكبير للجغرافي الهولندي يوهان بلايو John Covel. كتب القسيس الإنجليزي الدكتور جون كوفيل John Covel واصفا فاضل أحمد:

إنه مجرد رجل ضئيل الحجم، في مشيته (كما رأيته كثيرا بعد ذلك) شيء من العرج، وفيه أيضا شيء من الاحدوداب، يقولون إنه ناتج عن مشكلات في عرق النساء. وجهه صغير مستدير، ولحيته قصيرة سوداء مدببة، وعيناه ضيقتان، وفمه صغير، ولا توجد تجاعيد في شفتيه، وجبهته ملساء مستديرة، وحاجباه مرتفعان وشعرهما سميك لكنه قصير جدا. ولديه بثرات كثيرة في وجهه. إنه بإيجاز، يتمتع بطلعة حادة، لكنها أخلاقية وجادة، وإذا جاز لي أن أصدر حكما، فإننى أعتقد أنه رجل داهية.

إنه شخص لا سبيل إلى رشوته. وهو قائد حربي اشتهر بأنه يتم ما يبدأه، وقد فتح بودوليا Podolia في جنوب بولندا وجزيرة كريت. وغدت الإمبراطورية في عهده أوسع مما كانت قبله (13).

اشتهر فاضل أحمد الكوبرولي أيضا بالعدل والرحمة، كما تجلى في حالة المسيح المنتظر الغريبة. فتحت تأثير صدمة مذابح اليهود في أوكرانيا في العام 1648 التي كانت الأسوأ من نوعها حتى هذا القرن، اعتقد بعض اليهود العثمانيين أن المسيح المنتظر تاجر يهودي وسيم وجذاب في عمر التاسعة والثلاثين من إزمير يدعى شبتاي تسفي Sabbatai Sevi. وفي الثلاثين من ديسمبر 1665 أبحر تسفي إلى القسطنطينية معلنا نيته خلع السلطان، فدخلت الجالية اليهودية في حالة من الهذيان. كتب كاهن كاثوليكي عن «حالة من النشوة والبهجة لا يستطيع أن يفهمها إلا من رآها». أعطى التجار تسفي كسوة ملكية فخمة، ودخلت النساء في نشوة من التكهنات. واقتناعا بأن «الهلال وكل التيجان الملكية في العالم المسيحى» كانت على وشك الانهيار، أخذ بعض اليهود يستعدون لمغادرة العالم المسيحى» كانت على وشك الانهيار، أخذ بعض اليهود يستعدون لمغادرة

القسطنطينية إلى أرض الميعاد. كانت فرصة الانعتاق من استبداد الأحبار سببا آخر لانتشائهم. ففي الوقت الذي أصبح الإسلام فيه أكثر تشددا، كانت الحياة اليهودية هي الأخرى تتحول نحو مزيد من الصرامة والتكلف، فكانت التعليمات لنساء اليهود ألا يمشين بجانب البحر أو في الأماكن العامة، كما حُرِّمت الألعاب وأصناف الترفيه. وفي المقابل، كان شبتاي تسفي ينشر مذهبا يقترب من مشاعية الجنس، حتى داخل العائلة الواحدة. كانت العاصمة تضعف لأسباب تجارية وليست دينية، وأودع شبتاي تسفي السجن في فبراير 1666. وفي السادس عشر من سبتمبر، استقبله فاضل أحمد الكوبرولي في إدرنة.

أعجب الصدر الأعظم بذكائه ووقاره ولغته العربية، فخيّره بين القتل أو اعتناق الإسلام، فأسلم، وأصبح اسمه عزيز محمد أفندي، وخصص له راتبا ووظيفة، وتحول اسم زوجته سارة إلى فاطمة كادين، لكنهما عادا إلى دينهما بعد فترة قصيرة. وعاشا على القرن الذهبي في حي كاغيت خانة Kagithane، يترددان حينا على المساجد وأحيانا على المعابد. وبعد أن صار قبلة للحج، نُفي «الكافر العنيد» كما وصفه الكوبرولي حينها، إلى ألبانيا في العام 1672، ومات هناك بعد أربع سنوات. بيد أن أتباعه المعروفين باسم الدوغة Donme باتوا يشكلون - ولايزالون - جماعة أخرى متميّزة ضمن فسيفساء إسطنبول، يعيش معظمهم كمسلمين محافظين. ويحتفظ بعضهم سرا ببعض التقاليد اليهودية، مثل تلاوة الصلاة باللغة العبرية. ولاتزال مجموعة أصغر منهم تنتظر عودة شبتاي تسفى باعتباره المسيح المنتظر (14).

أثارت حصافة أحمد فاضل وحزمه وحكمته وحسن إدراكه للأمور إعجاب سفير البندقية الذي قال إنه لو كان له ابن لما أرسله إلى مدرسة للسياسة غير البلاط العثماني. قضى الكوبرولي على أزمة الثقة العثمانية التي استبدت بالبلاط في النصف الأول من القرن. وبات بوسع نائب أحمد فاضل أن يكتب في العام 1667: «لاتزال إمبراطوريتنا كما كانت دائما منذ نشأتها وإلى الآن، تزداد قوتها وسطوتها باستمرار، وبإذن الله ستظل كذلك، ولن تزول إمبراطوريتنا إلا يوم القيامة». كانت الإمبراطورية العثمانية قوية بما يكفي لأن تنصب نفسها حامية للأمم المستضعفة، حتى لو كانوا مسيحيين. كتب فاضل أحمد الكوبرولي إلى مستشار بولندا أن الباديشاه الأمجد والأقوى على الإطلاق سيدافع عن الأوكرانيين المضطهدين الذين

التمسوا العون من ملاذ الكون، لكنه مات من الإسراف في معاقرة الخمر في العام 1676 في عمر الحادية والأربعين (15).

وعلى نحو ما سلكت نخبة العلماء، كانت عائلة الكوبرولي تشعر بأنها طبقة منغلقة. تزوجت أخوات فاضل أحمد الخمس من باشوات يحتلون مناصب حكومية سامية، مثل قائد الأسطول أو أمين الخزانة. وتروج اثنان من رجال العائلة أميرات إمبراطوريات. أدارت عائلة الكوبرولي الإمبراطورية مستوى التمكن نفسه الذي أظهرته العائلات السياسية الكبرى في القرن الثامن عشر مثل بـت (\*\*) وغرينفيل (\*\*\*) اللتين أدارتا إنجلترا. وحيث إنه لم تكن هناك مؤسسات أرستقراطية رسمية تحد من صعودهم، فقد كانت سلطتهم أعلى في بعض الأحيان من نظرائهم الغربين. ولكونها عائلة عثمانية حتى النخاع، فقد عمل أفرادها حكاما للأقاليم، وامتلكوا الأطيان، وشيّدوا البنايات في أنحاء الإمبراطورية كافة، من المجر إلى مصر. وبينما شيّد النبلاء الأوروبيون البيوت والقصور لإسعاد عائلاتهم ورفع مقامهم، بني الصدور العظماء من آل كوبرولو من أجل عامة الناس: مساجد ومدارس وأسواقا وأسبلة وحمامات وخانات وجسورا. وبالقرب من بازار القسطنطينية، بنى محمد الكوبرولي خان الوزير Vizir Han المقنطر المكون من ثلاثة طوابق. وهذا الخان القريب من حيث الحجم والوظيفة إلى رواق التسوق الحديث، لايزال إلى اليوم يغص بالورش والمكاتب. وعلى نحو ما فعل معاصره رئيس الوزراء الإنجليزي لورد كليرندون Lord Clarendon، أنشأ ابنه فاضل أحمد مكتبة عامة. ومكتبة الكوبرولي المقببة الأصغر كثيرا من مكتبة كليرندون في أكسفورد، لايزال يمكن زيارتها بجوار ضريح العائلة في شارع ديوان أوغلو Divanyolu بين جامعي السلطان أحمد والسلطان بايزيد. وبني فاضل أحمد أيضا مُجمّعا تجاريا في ميناء إزمير التجاري المزدهر، كما بني مساجد في الفتحين اللذين قادهما: كريت وجنوب بولندا. وبني ابن عمه أمجد زاده حسين

<sup>(\*)</sup> قدمت عائلة بت Pitt رجال دولة مقتدرين مثل وليام بت الأكبر (1708 - 1778) الذي قاد الحكومة البريطانية خلال حرب الأعوام السبعة مع فرنسا، وابنه وليام بت الأصغر (1759 - 1806) الذي شغل منصب رئيس وزراء إنجلترا في عمر الرابعة والعشرين ولأكثر من مرة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> قدمت عائلة غرينفيل Greenville عددا من رجال الدولة والسياسيين الإنجليز من أشهرهم جورج غرينفيل [\*71 - 1770) الذي شغل منصب رئيس الوزراء ومناصب أخرى عدة. [المترجم].

Amcazade Huscyin خمسة أسبلة ومجزرا وجسرين في القسطنطينية وحدها. كان لهذه البنايات أربعة أغراض، إذ كانت تعلن عن نجاح بانيها لمعاصريه، وتحفظ ذكره في مُقبل الأيام، وتضمن دخلا لخلفه، وتخدم الإمبراطورية.

كانت بيوت الباشوات حضّانات لرجال الدولة، كما كانت الحال في مدرسة القصر أو بيوت كبار النبلاء في فرنسا وإنجلترا قبل العام 1600. وفي أواخر القرن السابع عشر، كان أكثر من خمسين في المائة من كبار المسؤولين العثمانيين قد سبق لهم أن خدموا في بيوت الوزراء أو الباشوات، في مقابل تسعة وعشرين في المائة ممن سبقت لهم الخدمة في القصر أو الجيش، وهي علامة على استحواذ النخبـة الحاكمة على ماكينة الدولة. عثل أحد نتاجات تفريخ بيت الكوبرولي في قرة مصطفى باشا الذي خلف ابن عمه ونسيبه فاضل أحمد في الصدارة العظمى في العام 1676. تسبب عنف مصطفى باشا وجشعه في كراهية كل من الجيش ومواطني القسطنطينية له. وفي العام 1683، حاصر الجيش العثماني التفاحة الحمراء - فيينا - ولم ينقذها إلا تحالف أوروبي من الإمبراطورية الرومانية المقدسـة والبابوية والبندقية وبولندا (\* أ. وبعد الهزيمة العثمانية في فيينا، أعدم الصدر الأعظم في بلغراد. وتواصل التقدم النمساوي، إذ سقطت بودا في العام 1686، وبلغـراد في العام 1688. وفي القسـطنطينية، تسـبب الخوف من جيش مسيحى على وشك الظهور خارج الأسوار في انهيار أسعار البيوت. وعلى نحو ما حدث في العام 1656، فر الكثيرون متعلقاتهم إلى آسيا. وبدأ انتقاد السلطان على تبذيره وإهماله شؤون الدولة(16).

غُـين أخو فاضل أحمد الكوبرولي الأصغر فاضل مصطفى صدرا أعظم في العام 2000 في عمر الثالثة والأربعين. كتب ديميتريوس كانتمير 1680 العام 1680 في عمر الثالثة والأربعين. كتب ديميتريوس كانتمير Cantemir المقيم السابق بالمدينة في تاريخه للإمبراطورية العثمانية الذي نشر في العام 1727 أن فاضل مصطفى الكوبرولي كان «رجلا يمتاز على كل الأتراك بطهر الحياة والنزاهة والحصافة والشجاعة». وكان أيضا يمتلك ثروة طائلة ورثها على أخيه وأبيه، أفلتت بأعجوبة من المصادرة من جانب السلطان. وقاد صهر

<sup>(\*)</sup> كانت «النفاحة الحمراء» - كما ورد سابقا في أكثر من موضع - مجازا عن السيادة العالمية، وكانت تشير دوما إلى الأهداف العثمانية المتعاقبة، مثل القسطنطينية - قبل فتحها - وروما وفيينا. [المترجم].

وعبد سابق لمحمد الكوبرولي، هو سياوش باشا، تمردا ضد السلطان محمد الرابع، أعطى عائلة الكوبرولي الفرصة للعودة إلى الوزارة (\*).

يقال كثيرا إن التاريخ الإسلامي يتميّز بغياب الجمعيات التمثيلية التي وجدت على نحو متواصل في الغرب منذ القرن الحادي عشر أو ربا من قبله بيد أن القسطنطينية كانت قانونا في ذاتها. ومنذ عهد سليمان القانوني، كان السلطان والصدر الأعظم يستدعيان عادة جمعية من الوزراء والأعيان وعلماء الدين كانت تعرف باسم «المجلس الاستشاري العالي» لإضفاء الشرعية على القرارات والتحلل من المسؤولية عنها (\*\*\*). ومع ذلك فإن النخب العثمانية كانت تفتقر إلى التذوق الموروث للحرية والامتياز الذي كان القوة الدافعة وراء الثورة الهولندية والثورات الإنجليزية واندلاع الثورة الفرنسية. لذلك كان الصمت أو طلب النصح من طلب المكومة. وهذا الصمت الذي نشأ عن الخوف من سلطة قطع الرقاب التي بيد السلطان، كان إحدى العلامات المميّزة للعاصمة العثمانية، بينما كانت الجمعيات في البلدان الغربية تتميّز بالراديكالية أو المحافظة أو الإقليمية أو الوطنية، ولم تكن صامتة إلا نادرا (17).

في آيا صوفيا في الثامن من نوفمبر 1687، دعا فاضل مصطفى الكوبرولي جمعية من العلماء وقرأ عليهم عريضة تطلب عزل السلطان. كان الصمت هو الرد الذي جاءه، فقال فاضل مصطفى: «حيث إن الباديشاه، كما تقول العريضة، لا يفكر إلا في إمتاع نفسه بالصيد، وفي الوقت الذي تتعرض فيه الإمبراطورية للهجوم من كل الجهات، نراه لا يفعل شيئا إلا إقصاء الرجال القادرين على التعامل مع هذه المحن،

<sup>(\*)</sup> شارك أباظة سياوش باشا Abaza Siyavus Pasha في حروب كثيرة، وفي الانتصار العثماني الوحيد في الحرب التركية العظمى نجح في الانقضاض على الجيش النمساوي ورفع الحصار عن بودا. ألقى الجيش والرعية باللائهة، في الهزائم العسكرية وضياع بلغراد، على السلطان محمد الرابع وصدره الأعظم ساري سليمان باشا، لذلك عندما عاد الجيش من الجبهة دبر انقلابا في العام 1687، وأجبر السلطان على التنازل عن العرش والصدر الأعظم على الاستقالة، وعُين سياوش صدرا أعظم في 18 سبتمبر ونصب سليمان الثاني سلطانا في 8 نوفمبر، لكن الأول حين فشل في توفير «بقشيش الجلوس» وهي علاوة اعتادت الانكشارية قبضها من السلطان الجديد، ثارت الانكشارية عليه، واقتحموا ببته وقتلوه في 23 فبراير 1688. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> لذلك، عندما وضع أول دستور عثماني مكتوب في العام 1876، وصفته جريدة «الوقت» Vakit بأنه عودة حكيمة إلى الماضي. [المؤلف].

هل مازال لديكم شك يا سادة في شرعية خلع الباديشاه الذي يدير شؤون الحكم بهذه الطريقة؟ لماذا إذن تظلون صامتين؟»، فظل الصمت ردهم (\*\*). ثم قاد الباشا الجمعية إلى القصر. وخلعوا السلطان ونصبوا أخاه سليمان. كان الخوف يسيطر على القصر أيضا، فالسلطان الجديد بعد أن أمضى أربعين عاما في سجن الحريم، كان متوجسا من أن الجلادين بانتظاره بالخارج، ورفض الخروج في بادئ الأمر.

استجابة للضغط الشعبي، أي «الرأي العام المقتنع بنزاهته، وليس رغبة من السراي» - بتعبير السفير الإنجليزي - أصبح مصطفى الكوبرولي صدرا أعظم بعد سنة. على غرار أسلافه من الصدور العظماء الكوبروليين الآخرين، تميّز مصطفى بموقف نفعي من العائلة العثمانية. ولكي يحول دون عودة محمد الرابع أو أبنائه، وقع اختيار مصطفى الكوبرولي في العام 1691 على الأخ الثالث - أحمد الثاني - سلطانا. كان أحمد الثاني الذي «قيل إنه معتوه وإنه يسلي نفسه في الأساس بالدق على طبلة»، حاكما ضعيفا طبعا آخر، اعتاد قضاء أيامه داخل القصر. حين طلب السفير الفرنسي من الإمبراطورية العثمانية ألا تعترف بعدو فرنسا وليام الثالث الذي خلف جيمس الثاني ملكا لإنجلترا (\*\*)، أجاب صدر أعظم لاحق بأنه من السخف أن يعارض العثمانيون الذيات اعتادوا خلع ملوكهم، على حق الأمم الأخرى في فعل الشيء نفسه (۱۵).

اشتهر فاضل مصطفى الكوبرولي بأنه لم يرتكب جريمة أو يتلفظ بكلمة في غير محلها. ألغى الباشا العادة التي كان الباشوات بمقتضاها يقدمون هدايا للسلطان في الأعياد، وأنشأ مجالس للأعيان في المدن الإقليمية. ومن أجل الحيلولة دون دعم الرعايا المسيحيين لأي غزو للبلاد من جانب الجيوش البندقية والنمساوية، خفض مصطفى الكوبرولي الضرائب المفروضة عليهم ورفع مكانتهم. وقيل إنه بُنيت في

<sup>(\*)</sup> عُرف السلطان محمد الرابع باسم «الصياد» من انقطاعه للصيد. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> وليام الأورانجي William of Orange أمير هولندي تزعم حرب استقلال بلاده عن إسبانيا وحروبها ضد إنجلترا وفرنسا، كانت أمه أخت تشارلز الثاني ملك إنجلترا، وتزوج هو أيضا من ماري ابنة دوق يورك شقيق تشارلز الذي خلف تشارلز ملكا لإنجلترا باسم جيمس الثاني. كان وجود ماري البروتستانتية يطمئن الشعب الإنجليزي البروتستانتي على أن حكم جيمس الكاثوليكي لن يدوم طويلا، لكن بعد أن وُلد لجيمس ولد غير شرعي، عم اليأس الناس، ودعا الأنجليكانيون والمنشقون الأمير الهولندي وليام الأورانجي زوج ماري ابنة الملك جيمس إلى إنجلترا «ليتفاوض» مع جيمس، فاستغل وليام الموقف وغزا إنجلترا وخلع جيمس واعتلى العرش الإنجليزي باسم وليام الثالث شريكا لماري باسم ماري الثانية. [المترجم].

أثناء صدارته العظمى (1689 - 1691) كنائس أكثر مما بُني في عهد الإمبراطور جوستينيان الذي دام خمسين عاما. وفي العام 1691، بصفته سر عسكر seraskier جوستينيان الذي دام خمسين عاما. وفي العام الكوبرولي، مصحوبا بالراية المقدسة أي القائد العام للجيش، قاد فاضل مصطفى الكوبرولي، مصحوبا بالراية المقدسة للنبي محمد، الجيش العثماني في الحرب ضد النمساويين. ولكي يضرب المثل لجنوده، زحف بالقوات سيرا على الأقدام. لكنه مات في سلانكامن Slankamen على السهل المجري، ربا مقتولا على أيدي جنوده ((19)\*\*).

تكبدت الجيوش العثمانية هزائم أخرى. وأخيرا في العام 1697، عُين فرد آخر من العائلة، هو حسين الكوبرولي ابن عم فاضل أحمد وحاكم إقليمي وقبطان باشا سابق، صدرا أعظم في عمر الثالثة والخمسين. قال حسين للسلطان: «كان عمي وابن عمي صدرين أعظمين لأبيك السلطان محمد خان عشرين عاما، وقد أحسنا ورضي عنهها. ولو تجاهلت نصائح الآخرين، ولو أعطيتني الاستقلالية في الحكم، فإنني بشيئة الله سأُحسِن العمل أفضل منهما بكثير».

فرد السطان: «لو كنت مخلصا لي، فسوف أعطيك الاستقلالية».

وأثبت الصدر الأعظم الجديد أنه عبقرية أخرى من عبقريات آل كوبرولو. خصص أحد المؤرخين العثمانيين الكبار - نعمية - تاريخه للإمبراطورية لـ «هذا الصدر الأعظم العلامة الذي يفيض صدره الهادئ بكنوز الحكمة والعلم والذي يفيض قلبه السامي بالحقيقة واليقين». أدرك الحاجة إلى السلام والإصلاح، فعقد من خلال وساطة السفيرين الهولندي والإنجليزي صلحا مع النمسا في كارلوفيتز بالقرب من بلغراد في العام 1699(20).

كان صلح كارلوفيتز نقطة فاصلة في التاريخ العثماني، إذ يؤشر إلى إغلاق الجبهة العثمانيـة في أوروبا وتحول الإمبراطوريـة من دولة هجومية إلى دولة دفاعية (على رغـم أن بعض العثمانيـين اعتبروه مجرد هدنة، ومنهم المفاوض العثماني الأساسي رامي محمد أفندي Rami Mehmed Efindi الذي قال إن سلاما مؤقتا يساوي «الجهاد» في معناه). كفاتحة لعصر جديد من السلام والبهجة، استضاف الصدر

<sup>(\*)</sup> وضعيت الهزيمة العثمانية في معركة سلانكامن حدا للحرب التركية العظمى التي دامت من العام 1683 إلى العام 1697 العيام 1697 بمعاهدة كارلوفيتز Karlowitz للعام 1699 التي تنازلت الإمبراطورية بمقتضاها عن معظم ممتلكاتها الأوروبية. [المترجم].

الأعظم في قصره الساحلي على الجانب الآسيوي من البسفور سفراء إنجلترا وهولندا والإمبراطورية الرومانية المقدسة.

لايزال هذا القصر الساحلي الذي بُني في العام 1698 وصبغ من الخارج باللون الأحمر الصدئ يشكل وقفا لعائلة كوبرولو، كان يستفيد منه في العام 1995 مائة وسبعة عشر من نسل حسين الكوبرولي. شهد القصر سنوات من الإهمال. وفي أواخر القرن التاسع عشر، سكنه لاجئون مسلمون من البلقان. وفي القرن الحالي، أزيل معظم الحريم والبيوت الخارجية لتوسيع الطريق. وبنى أحفاد الصدر الأعظم - في مخالفة للقانون - بيوتا من طابق واحد في الحديقة، إذ أخذت البيوت السكنية تغطى التلال القريبة.

بقيت غرفة استقبال واحدة مزيّنة ببناء دائري أوسط مقبب فوق نافورة مرمرية. ظلت القاعة تسعين عاما في حالة من الانهيار الوشيك. تتلألأ مياه البسفور من خلال الثقوب المفتوحة في الأرضية. وقد غزت القاعة الأشواك واللبلاب الآتيتين من الحديقة. وبهتت الألواح الخشبية المثبتة على الجدران ووقعت. بيد أنه في العام 1700، كانت هذه الألواح مصبوغة بباقات ورد لامعة مرتبة في زهريات كوتاهية الزرقاء والبيضاء التي كانت رائجة في القسطنطينية. وفوق النافورة المرمرية، كان السقف تحفة من أعمال الأرابيسك. كانت الغرفة متقنة مثل مخادع السيدات في فيرساي، لكنها كانت أكثر صفاء. في هذا القصر الممتلئ بالزهور والمباهج، كان الصدر الأعظم يستقبل ضيوفه.

بزهو المنتصر، اندفع سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة الأمير فون أويتنغن فالرشتاين Von Oettingen Wallerstein على صفحة البسفور بحاشية كبيرة وفرقة موسيقية خاصة في ثلاثة قوادس. كان صوت الموسيقى غارقا في صليل السلاسل المكبل بها عبيد القوادس الذين يجدفون بالأسفل. وفي القصر، استمتع السفراء بعروض الرماية والمصارعة والبهلوانات والرقص، كما غنى لهم مطرب فارسي. وأخيرا، قُدم العشاء: حمام وتدرج ودجاج مشوي ومحشي ورق عنب والكثير من أنواع البيلاو والفطائر (\*). لم يدم العشاء طويلا، لأن الخدم رفعوا الأطباق سريعا لكي يلتهموا البقايا. فإما أن الخدم كانوا منفلتين، وإما أن المضيف أراد أن ينهي هذه الضيافة المقيتة بأسرع ما يمكن (21).

<sup>(\*)</sup> التدرج طائر ذَيّال شبيه بطائر الحجَل. [المترجم].

كان الصدر الأعظم يعرف باسم أمجد زاده amcazade التي تعني «ابن العم»، واسم مولوي Mevlevi لأنه كان عضوا في تلك الجماعة من الدراويش، واسم سرخوش sarhosh الذي يعني «السكران»، ذلك أن النزاهة لم تكن التقليد الكوبرولي الوحيد الذي حافظ عليه. كانت لديه رخصة بالتغيب عن الأعمال الرسمية في المساء لأنه كان يأخذ علاجا لقدمه العرجاء، لكنه في حقيقة الأمر كان يشرب كحولا قويا تحرق النقطة الواحدة منه الحنجرة. وفي العام 1702، استقال الصدر الأعظم واعتزل في بيت ريفي بالقرب من إدرنة. ومات بعد سنة من جراء صدمة عضوية بسبب الإقلاع عن الكحول. ولايزال يمكن زيارة قبره الكائن في مُجمّع مساجد رائع بناه بالقرب من جامع الفاتح بجانب قصره في المدينة.

ولد آخر صدر أعظم كوبرولي، هو محمد فاضل نعمان باشا العام 1670. ولكونه Numan Pasha ابن فاضل مصطفى باشا، في القسطنطينية في العام 1670. ولكونه رئيس مؤسسات العائلة، تمتع بدخل يزيد على المائة ألف إسكودو (\*\*) في السنة. عمل وزيرا منذ العام 1700، وفي يونيو 1710 عُيِّن صدرا أعظم. وصفه السفير البريطاني بأنه:

رجل معروف عنه العدل والنزاهة، ويحظى باحترام الناس وحبهم إلى أقصى حد، حتى إن ترقيته إلى الصدارة العظمى أثارت حالة من البهجة العامة. درس القانون ويحترمه جدا، يحرص كثيرا على معرفة مواقف الدول الأجنبية ومصالحها، وهو بارع جدا في ذلك فضلا عن براعته في تحقيق مصالح هذه الإمبراطورية التي يتميّز بحماس شديد لها.

توافد الآلاف على المدينة من كل من الأناضول والروملي بحثا عن العدل. ومع أن محمد فاضل نعمان باشا كان مخلصا جدا للسلطان الفاسد والقاسي أحمد الثالث الذي كان يحاول استعادة سلطة القصر على الباب العالي، فقد امتعض السلطان من ملاحظات من صدره الأعظم من نوع: «يجب أن تُدفع رواتب الجند من عائدات الإمبراطورية وليس من دم الناس». وكانت سياسة الصدر الأعظم المؤيدة للسلام مع روسيا تلقى معارضة زمرة تؤيد ملك السويد

<sup>(\*)</sup> الإسكودو escudo عملة إسبانية وبرتغالية. [المترجم].

شارلز الثاني عشر اللاجئ (\*). كما أنه كان رجلا غريب الأطوار يشعر دائما بأن ذبابة توجد في نهاية أنفه، وحين يخرجها تعود. عُزل محمد فاضل نعمان باشا بعد شهرين ومات وهو حاكم لجزيرة كريت في العام 1719(22).

فيا بعد، عاش نسا عائلة الكوبارولي في القساطنطينية في قصر عائلي كبير بالقرب من مكتبة الكوبرولي وحوله، وفي قصر آخر بالقرب من الجامع السليماني، وفي قصرين ساحليين على البسفور، على ربع الأطيان والمؤسسات الكوبرولية المبعثرة في أنحاء الإمبراطورية كافة. ونتيجة لأن العائلة لم تعد تنجب رجالا يتمتعون بالمهارة أو الحظ لنيل وظائف عالية، وبسلب تفتيت الممتلكات الناتج عن غياب حق البكورة (\*\*)، تراجع ثراء عائلة الكوبرولي ومكانتها. وتولى أحمد الكوبرولي ابن محمد فاضل نعمان باشا الخطاط الموهوب الذي توجد أعماله الآن في مكتبة الكوبرولي، على التوالي حكم ولايات سيلانيك (\*\*\*) وجزيرة كريت وبلغراد وإزمير والبوسنة ووابية وحلب ومصر. كانت الحكومة تحرص على تدوير حكم الولايات الإقليمية بغرض الحيلولة دون قيام الولاة بتأسيس قواعد للسلطة المحلية. وقيل عن مسؤول كوبرولي آخر في إزمير إنه كان «يعتبر نفسه ندا للسلطان». وبعد ذلك، تولوا وظائف صغيرة في البيروقراطية المركزية. لكن في دور مختلف جذريا، عاد أحد أفراد عائلة الكوبرولي، هو محمد فؤاد، إلى البروز إبان القرن العشرين (23) (\*\*\*\*).

تفسر خدمات بناة الإمبراطورية من أمثال عائلة الكوبرولي بقاء الإمبراطورية العثمانية، فضلا على أن الجيش العثماني بقي قوة هائلة ظلت قادرة على هزيمة الجيوش الغربية. ففي العام 1711، هزمت الجيوش العثمانية بيتر الأكبر نفسه وأجبرته على توقيع معاهدة سلام في غير مصلحته. وبقوة السلاح، استعادت

<sup>(\*)</sup> بعد هزيمته أمام إمبراطورية الدنارك - النرويج وسكسونيا - بولندا - ليتوانيا وروسيا في العام 1700، ثم هزيمته وتحزق جيشسه الذي حاول غزو روسيا، لجأ شارلز الثاني عشر ملك السويد إلى (ملاذ الكون) - القسطنطينية - حيث استضافه السلطان أحمد الثالث على نفقة الدولة مع نحو ألف من رجاله، لكن أهل القسطنطينية ضاقوا بمكائد الملك اللاجئ ورجاله واستدانتهم من التجار، فثاروا واقتحموا المستعمرة السيويدية في بيندر، فأخذته الانكشارية ووضع مكرما قيد الإقامة الجبرية، حتى عاد إلى بلاده. نجح شارلز خلال سنوات مقامه في القسطنطينية في إثارة الحرب بين الإمبراطورية العثمانية والروس. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> أي حق الذكر البكر في الإرث كله كما كان في التقاليد الأوروبية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> سلانيك Selnik هو الاسم التركي لمدينة سالونيك اليونانية التي تسمى حاليا ثيسالونيكي Thessaloniki. [المترجم].

<sup>(\*\*\*\*)</sup> هو محمد فؤاد كوبرولو السياسي والمؤرخ التركي المعروف بإسهاماته في التاريخ العثماني. [المترجم].

الإمبراطورية شبه جزيرة بيلوبونيز من البندقية في العام 1718، وبلغراد من النمسا في العام 1739. كان نجاح عائلة الكوبرولي نفسه يشكل خطرا على الإمبراطورية. فبدلا من اتخاذ الإجراءات الجذرية التي نجحت في تغيير نظامي الحكم الفرنسي والإنجليزي إبان القرن السابع عشر، أعادت العائلة الكفاءة إلى الماكينة القديمة (\*). وفي العام 1689، ذكر السفير الإنجليزي أن فاضل مصطفى باشا الكوبرولي «أعلن نيته إقامة هذه الحكومة وفقا للطرق القديمة». ولم يضع حدا أعلى للأسعار لأن ذلك غير منصوص عليه في القرآن (24). وأخذت النخبة تؤمن بأن إرث الماضي يحمل الأجوبة عن تساؤلات العصر.

لم يكن تسامح عائلة الكوبرولي مع المسيحيين وفي معالجة الشؤون الخارجية ناتجا عن موقف شخصي من جانبهم وحسب، بل عن وجود رجل بجانبهم أيضا يجمع بين أدوار ترجمان الباب العالي وعضو مجلس الدولة ومستشار السفراء الأوروبيين، هو ألكسندر مافروكورداتو Alexander Mavrocordato "قدم عائلة مافروكورداتو مثالا جليا على أن اليونانيين كانوا كالعثمانيين تماما، يتخذون من القسطنطينية وسيلة للصعود، وبذلك كانوا يتحولون إلى خدم للإمبراطورية العثمانية. يتطابق تاريخ عائلة مافروكورداتو مع تاريخ جنوب شرق أوروبا.

كانت اللغة السبب وراء بروز عائلة مافروكورداتو. في العقد الثالث من القرن السادس عشر، كان إبراهيم باشا يتعامل مع بعض السفراء النمساويين باللغة الصربية - الكرواتية. لكن بعد العام 1580، ومع انغلاق العقل العثماني، لم يعد المسلمون يعرفون أي لغة غير العثمانية والفارسية والعربية. شكلت اللغة العثمانية بتركيب الجمل المعقدة فيها ومفرداتها المركبة، حائطا بين الإمبراطورية والعالم الخارجي. لذلك كان الصدور العظماء في حاجة إلى مترجمين للتعامل مع السفراء. وكان اليونانيون المتعلمون وحدهم يجمعون بين معرفة اللغة العثمانية واللغات الغربية. على أنه لم يكن غريبا أن يختار أفراد من أقلية لخدمة الدولة. فبالإشارة إلى استخدام الدولة الفرنسية للبروتستانت والإيطاليين،

<sup>(\*)</sup> قامـت الثورة الفرنسـية للقضاء على النظام القديم القائم على النبـلاء والإقطاع والحكم المطلق، وللقضاء على الحكم المطلق أيضا قامت الثورة المجيدة الإنجليزية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان بنايوتيس نيكوسياس Panayotis Nicosias أول من شغل وظيفة الترجمان للباب العالي بعد توقف العثمانين عن تعلم اللغات الأوروبية. [المترجم].

كتب جي إتش إليوت J. H. Elliott: «كان على رجل الدولة إبان القرن السابع عشر أن يتخذ رجاله وماله ومعرفته المهنية أينما وجدهم» (25).

وبعد سنوات، عندما بلغت مكانة الإمارة المؤقتة (\*\*)، زعمت عائلة مافروكورداتو أن أصولهم ترجع إلى عهد جوستينيان. بيد أنهم في الحقيقة لم يظهروا لأول مرة في القسطنطينية إلا إبان القرن السابع عشر. ثمة تاجر يوناني يدعى اسكارلاتوس في القسطنطينية إلا إبان القرن السابع عشر. ثمة تاجر يوناني يدعى اسكارلاتوس Scarlattos أو اسكرلوتوغلو Iskerlotoglu جمع ثروة طائلة في التزام الجمارك وإمداد المدينة بالطعام، وترك مليون قرش عندما قتله أحد جنود الانكشارية في العام 1631. وقعت ابنته الثرية روكسانا Roxana أرملة أمير ولاشيا، في حب جون مافروكورداتو John Mavrocordato تاجر الحرير الوسيم من خيوس، إحدى أغنى الجزر في بحر إيجة، وتزوجت منه. وولد ابنهما ألكسندر في العام 1641، ومات أبوه بعدها بثلاث سنوات.

ضمنت روكسانا مافروكورداتو أن يصير ألكسندر من صفوة مواطني القسطنطينية بأن أرسلته لكي يتلقى تعليمه في الغرب. درس أولا في الكلية اليونانية في روما التي أسسها منفيون من القسطنطينية في أوائل القرن اليونانية في روما التي أسسها منفيون من القسطنطينية في أوائل القرن السادس عشر، ثم في جامعتي بادوا Padua وبولونيا Bologna التي كتب فيها أطروحة عن دوران الدم وبذلك كان مواطنا عثمانيا بثقافة غربية. في عمر الثامنة والخمسين ناقش الطب وعلم النبات وأساليب النطق اليونانية مع عالم النبات الفرنسي بيتون دي تورنفور Piton de Tournefort الذي وجده «عالما بالشؤون الخارجية وملما باهتمامات أمراء أوروبا». لكنه أقرعلى الرغم من ذلك- بأن عمره الكبير لا يسمح له بمحاكاة «جرأة الأطباء الأوروبيين» و«عقله لا يعمل إلا في السياسة حتى إنه تعجب من أنني قطعت هذه الرحلة الطويلة بحثا عن نباتات جديدة». ففي القسطنطينية، كانت السلطة والمال، وليس الاستكشاف العلمي، هما الدافع للترحال. كان الافتقار إلى الفضول العقاي لعنة المدينة. حتى إن بعض سكان غَلَطَة م يجهدوا أنفسهم بعبور القرن الذهبي.

<sup>(\*)</sup> الإمارة المؤقتـة أي تعيين فرد من العائلة من حين إلى آخر أميرا على إمارات الدانوب مولدافيا وولاشـيا وكذلك جزر بحر إيجة. [المترجم].

بين العامين 1665 و1672 أدار ألكسندر مافروكورداتو الأكاديمية البطريركية. شـجع ذلك الرجل الطويـل والبليغ، صاحب المؤلفات في النحـو والبلاغة والتاريخ، إحياء العلم بين يونانيي القسطنطينية الذي كان يكتسب زخما بعد الحضيض الذي وصل إليه في أواخر القرن السادس عشر، عندما كادت الثقافة اليونانية الراقية تختفي من المدينة. رجما يشير شعار النبالة الخاص بالعائلة، وهو عبارة عن عنقاء تنبثق من تحت الرماد، إلى انبعاث العلم اليوناني، وليس الإمبراطورية البيزنطية. ومن العام 1668 حتى وفاته في العام 1709، ظل يشغل منصبا في البطريركية، إذ عمل على التوالي كبير الخطباء وكبير مسؤولي الوثائق وأمين المقتنيات وأمين الخزانة. وفي العام 1670، تزوج سلطانة كريسوكوليوس Sultana Chrysocoleos وهي امرأة تمتعـت فوق الطبيعة الحلوة بثروة كبيرة. كانت سلطانة من خلال تحدرها من ستيفن الأكبر أمير مولدافيا، قريبة للكثير من عائلات النبلاء بولاشيا ومولدافيا. استفاد ألكسندر من ممارسة الطب في الترقى خلال التراتبية العثمانية. فنظرا إلى كونه طبيبا للكثير من الباشوات، أصبح في العام 1671 سكرتير الصدر الأعظم فاضل أحمد باشا وطبيبه وترجمانه. وعند وفاته في العام 1675 خلفه مافروكورداتو ترجمانا. ومنذ ذلك الحين، مُنح إسكرليت زاده إسكندر Iskerletzade Iskander كما كان سادته العثمانيون يسمونه، حقوقا لم تكن مباحة لليونانيين الآخرين، مثل ارتداء القلنسوة المصنوعة من فرو القاقم وركوب الحصان واستخدام حرس مسلحين، فكان في مظهره عثمانيا تماما، ولم يكن قد تجاوز عمر الثانية والثلاثين(27). فيها بعد، ارتبطت حظوظه بحظوظ الإمبراطورية. فبعد الهزيمة العثمانية في قيينا في العام 1683، أخذ إلى السجن في سلاسل وغُرم ثلاثمائة كيس، بزيادة عشرين كيسا عن كامل الجزية السنوية المفروضة على ولاشيا، وسُجنت زوجته وأمه وضربتا، وماتت أمه بعد ستة أشهر من إطلاق سراحها. بيد أنه معرفته بأوروبا ولغاتها جعلت الحاجة إليه ماسة. وقد أثبت مرتد بندقى يدعى سيفراغا Seferaga كان السفير الفرنسي قد رشحه، أنه ترجمان غير كفء. وفي العام 1687 عاد مافروكورداتو إلى منصبه، وسـجن مرة أخرى في هذه السـنة ولجأ إلى السـفارة الفرنسية لبضعة أسابيع في العام 1688. ومع ذلك، فقد ساعد مافروكورداتو، بأوامر حسين الكوبرولي، في ترتيب صلح كارلوفيتز بين الإمبراطوريتين العثمانية والهابسبرغية، حين أقنع كل القاسطنطينية: المدينة التي اشتماما العالم 1453 – 1924

إمبراطورية أبية من الاثنتين على حدة بأن المبادرة جاءت من الإمبراطورية الأخرى. تكشف رسائله باللغة الإيطالية إلى السفير والوسيط الإنجليزي لورد باغيت Lord عن تأدب شديد حتى على ذلك العصر الذي يتميّز بالطابع الرسمي:

السيد والراعى الأشهر والأبرز

لا أستطيع أن أصف سعادتي باستلام رسالة سعادتكم بالغة اللطف والرقة بتاريخ 20/10 من فبراير 1699 من بلغراد تحمل الأخبار المنشودة بصحتكم الجيدة التي تعني عافية صحتي أنا أيضا بسبب الصلات القوية التي تربطنا معامن خلال الالتزامات التي توجهنا ... لقد سعد صدرنا الأعظم السامي وسيدنا المكرم بالتحيات الودية والرغبات المخلصة من سعادتكم ...

المخلص لكم وخادمكم المطيع من أدرينابول، في 23 فبراير 1699 أليساندرو مافروكورداتو

وكتب في رسالة لاحقة: «إن جاذبية سعادتكم عظيمة جدا لدرجة تجعل الحرمان الطويل من رفقتكم الحلوة وخصالكم اللطيفة أمرا لا يطاق بالمرة». وقد رحب الباب العالي بخدمات لورد باغيت، حتى إنه طلب بقاءه في القسطنطينية. ولم يستطع أن يخلع نفسه أخيرا إلا في العام 1703، أي بعد أربع سنوات مما كان مخططا (28).

مكافأة على مفاوضات السلام الناجحة في العام 1700، أصبح ألكسندر مافروكوردات عضوا بمجلس الدولة. وأعطاه السلطان عباءة من فرو القاقم، فيما أعطاه الإمبراطور الروماني المقدس مخطوطات بيزنطية. وفي العام 1703، عندما دخلت العاصمة مجددا في حالة من الثورة، لجأ ثانية إلى السفارة الفرنسية، واضطر إلى دفع مائتي كيس للعودة إلى منصبه. ومات ألكسندر مافروكورداتو في يناير 1710، تاركا خمسمائة كيس نقدا وسمعة تصفه بأنه عدو لا يستهان به، لكنه في الوقت عينه صديق مفيد. وصفته مرثية بالقول:

أبو اليونانيين واللاتينيين والمستشار الأكبر للعثمانيين النجم القطبي بين الوزراء يا مثال العالم الحقيقي<sup>(29)</sup>

من الطبيعى أن نسأل عن وجهة الولاء الأخير للرجل الذي وصفه ديبلوماسي فرنسى بأنه «أحد أفضل اللاعبين في أوروبا»: هل إلى الإمبراطورية العثمانية التي سجنته وضربته؟ أم إلى الأحلام اليونانية والروسية بإمبراطورية بيزنطية جديدة؟ في العام 1672، قرأ ألكسندر مافروكورداتو دراسة حول جوانب القوة والضعف لدى الإمبراطورية لدارس فرنسي يدعى أنطوان غالاند Antoine Galland أول مترجــم لألف ليلة وليلة. كانت قـوة الإمبراطورية تكمن في الطاعة العمياء من جانب رعاياها ومرونة أبنيتها. بينما كانت نقطة ضعفها تكمن في عائلة السلطان والباشوات المترفة، والدمار السنوى للطاعون، والعملة المعيبة والنظام القانوني، والافتقار إلى الموظفين المتمكنين، وعادات السلب والنهب. مؤكد أنه تمنى أن تنهار. وبعد خمسة وعشرين عاما، في أثناء المفاوضات في كارلوفيتز، أخذ ألكسندر مافروكورداتو رشاوي كبيرة من النمسا، وهي القوة الأجنبية المفضلة لديه، وشـجب «تقلب الأتراك وغدرهم ونقائصهم الهمجية الوحشية الأخرى». كما أرسل إلى قيينا سرا نسخا من الأوامر التي أعطيت له من الباب العالى. وفي المقابل، اعتبره السفير الفرنسي متعاطفا مع الطموحات الروسية «بإعادة بناء الإمبراطورية اليونانية السابقة» وأنه مستعد لخدمة اليونانيين «حتى مع إلحاق الضرر بمصالح الباب العالي». وفي مراسلات سرية، أسماه السفير الفرنسي «عليا» Ali واستخدمه كمصدر للمعلومات العسكرية، وفي المقابل كان «على» يتقاضى راتبا سنويا قدره ألفان وأربعمائة جنيه، زاد لاحقا. وبذلك مكن اعتبار مافروكورداتو عميلا رباعيا، كان يعمل لحساب الإمبراطورية العثمانية وروسيا والنمسا وفرنسا. وعلى الجانب الآخر، رما كان مافروكورداتو يتقاضي الأجور أو الرشاوي ويبيع المعلومات معرفة الصدر الأعظم. ففي العام 1699، احتفظت ديبلوماسيته للإمبراطورية بأراض أكثر مها كان متوقعا. وفي عصر مازاران ومارلبورو، وفي مدينة مثل القسطنطينية، لم يكن فساده وحماقاته استثناء بحال من الأحوال<sup>(30)</sup>.

ومع ذلك كله، فإن الإمبراطورية العثمانية وفرت لعائلة مافروكورداتو مزايا ضخمة جعلت ولاءهم الأخير للعثمانين، مهما كانت المبالغ التي حصلوا عليها من القوى الأجنبية. وكما كانت الحال مع «كاثوليك القلعة» الأيرلندين (\*\*) الذين خدمـوا الإمبراطورية البريطانية قبل العام 1922 (\*\*\*)، آمنت عائلة مافروكورداتو بأنـه مادامت بقيت الإمبراطورية العثمانية، فبإمكانهم هم ورفاقهم اليونانيين أن يستفيدوا منها. من ذلك أن ألكسندر مافروكورداتو ساعد بتأثيره في الباب العالي، البطريرك والرهبان الأرثوذكس في التصدي لهيمنة أعدائهم الكاثوليك على الضريحين المسيحين الأساسيين كنيسة القيامة في القدس وكنيسة المهد في بيت لحم. فمنذ العام 1675، وفي مقابل دفع ألف قرش سنويا لجامع السلطان أحمد بالقسطنطينية، أُعطي البطريرك الأرثوذكسي بالقدس السيطرة على الثالوث المهم: المفاتيح والشمعدانات والسجادة، ما أثار توترا شديدا قبل اندلاع حرب القرم. وإلى جانب حيازة مناصب مربحة، كانت عائلة مافروكورداتو تقرض المال بفائدة قدرها عشرون في المائة. وبلغ الثراء بألكسندر أن كتب إلى البطريريك المسكوني: «إذا احتجت إلى المال، يمكنني بكل سرور أن أعطيك أي مبلغ تريده». وتمكن مافروكورداتو أيضا من تجديد امتيازات جزيرة خيوس - قاعدة عائلته - التي حظيت بفترة من السلام والازدهار فيما بعد حتى اندلاع حرب عائلته - التي حظيت بفترة من السلام والازدهار فيما بعد حتى اندلاع حرب الستقلال البونانية (١٠٠٠).

كان صعود ابنه نيقولاس مافروكورداتو في العام 1709 إلى عرش ولاشيا أكثر إشباعا من أي شيء آخر. كان نيقولاس الذي ولد في العام 1680، موسوعيا يعرف اليونانية واللاتينية والعثمانية والعربية والفارسية والإيطالية والفرنسية، التي تعلمها جميعا في القسطنطينية، لأنه على خلاف أبيه لم يتعلم في جامعة غربية. وعمل بين العامين 1700 و1709 ترجمانا للباب العالي. ونظرا إلى أنه كان يستطيع دامًا أن يذكر مصادر الاقتباسات من الذاكرة، فقد أسماه أبوه «مكتبته». كتب لاموتراي اللاجئ الهوغونوتي الذي ساعده في تعلم اللغة الفرنسية: «لم أر قط إنسانا في مثل ذاكرته اتساعا وتدريبا».

<sup>(\*)</sup> كانت قلعة دبلن مقر الحكم الاستعماري البريطاني لأيرلندا قبل أن تستقل الأخيرة في العام 1922، واستخدم الأيرلنديون المصطلح الازدرائي «كاثوليك القلعة» للإشارة إلى أبناء جلدتهم الذين يتعاونون مع الاحتلال الإنجليزي «المروتستانتي». [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان من بينهم سفير بريطاني إلى الإمبراطورية العثمانية، هو سير نيقولاس أوكونور Sir Nicholas O'Conor الذي مات في أثناء العمل في القسطنطينية في العام 1908. [المؤلف].

كانت هناك سـوابق لتنصيب أبناء القسطنطينية على عرش ولاشيا أو مولدافيا. وكان الارتباط بين يونانيي القسـطنطينية وإمارات حوض الدانوب يشتد أكثر فأكثر منـذ منتصف القرن السـادس عشر. وبدأ الأمـراء يحاكون الطقـوس البيزنطية في تنصيبهم ويسـددون ديون البطريرك المسـكوني. وانتقل يونانيون، من أمثال عائلة كانتاكوزينوس، من القسـطنطينية إلى مولدافيا أو ولاشيا، طلبا للثروة وطول العمر. وكما كانت الحال مع العائلات الدولية الأخرى، مثل آل هابسبرغ (الذين كان منهم في اللحظة عينها الأباطرة الرومان المقدسـون وملوك المجر وملوك بوهيميا وممالك كثيرة أخرى) أو آل هانوفر (أمراء هانوفر وبعد العام 1714 ملوك بريطانيا العظمى وأيرلنـدا)، كانـت عائلة مافروكورداتو قـادرة عـلى أداء أدوار مختلفة في الأوطان المختلفة في الوقت نفسه. مؤكد أنهم كانوا سينظرون إلى قناعة القرن العشرين التي عبر عنها راءوند آرون Raymond Aron الذي كتب «لا أحد يستطيع أن يكون له بلدان» بصفتها مقولة فارغة. فقد كانت عائلات مثل مافروكورداتو وكانتاكوزينوس وغيرها أبعد من أن يجعلوا أنفسـهم سـجناء هوية واحدة، وكانوا يبرزون الهوية وغيرها أبعد من أن يجعلوا أنفسـهم سـجناء هوية واحدة، وكانوا يبرزون الهوية سـواء العثمانية أو اليونانية أو الولاشـية - التي تبدو أكثر فائدة في أوقات محددة. ومثلهم مثل الأوروبيين المتعلمين الآخرين، اعتبروا القومية مهنة، وليست قضية.

يئس ألكسندر مافروكورداتو من صعود ابنه اجتماعيا، فضرب رأسه ومزق شعره، وقال إنه خراب العائلة. كان ألكسندر يهارس حكمة تاليران Talleyrand الكلمات أعطيت لنا لكي نخفي بها المعاني. كان من الواضح أن ألكسندر الذي تزوج من سليلة ستيفن الأكبر، وزوَّج كل أبنائه، ومنهم نيقولاس نفسه إلى أبناء أمراء ولاشيا أو مولدافيا، كانت لديه «استراتيجية ملوكية» مثل الأمراء الطموحين في الإمبراطورية الرومانية المقدسة. وعلى الرغم من أن أمراء ولاشيا ومولدافيا كان يعينهم السلطان ويحكمون لفترات محدودة، فإنهم بلغوا تلك المكانة «بفضل الله»، وتمتعوا بسمات ملوكية مثل الحرس والبلاط وترشيح الأساقفة. واعترفت بلاطات أوروبا برتبة سموهم الأكثر صفاءً. وضمن التراتبية العثمانية، كانوا في مرتبة الصدر الأعظم. ومع ذلك فقد الأكثر صفاءً ومولدافيا بين الموت والعرش بسبب وقوعهم في مركز الدسائس بين المناء ولاشيا ومولدافيا بين الموت والعرش بسبب وقوعهم في مركز الدسائس بين النبلاء المحليين المعروفين باسم البويار boyar والباب العالي والقصر وروسيا والنمسا وفرنسا والقرم وحاجتهم إلى إشباع نهم الباب العالي إلى المال. على أن المخاطرة كانت

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

مقبولة. وفي ذلك قال أحد الأمراء: «فليأتي الموت متى يشاء. فقد عشت فترة طويلة بما يكفي منذ أن أصبحت أميرا». وبعد إعدام أمير آخر، تساءلت أمه: «أليس من الأفضل لابنى أن يموت بهذه الطريقة من أن ينتظر الموت في سكون في الفراش؟»(32).

وكما هي الحال مع الأمراء السابقين له، نُصّب نيقولاس مافروكورداتو أميرا لمولدافيا في القسطنطينية، ذلك أن أمراء ولاشيا ومولدافيا كانوا الحكام الوحيدين الذين يُنصَّبون في غير البلد التي كانوا يعينون لحكمه. كانت المراسم توكيدا مرثيا للهوية الثلاثية لطبقة النبلاء الفناريين الذين سُموا باسم حي الفنار الذي سكنوا فيه بيوت الطابوق والحجارة القديمة ذات الطوابق العلوية المطنفة والبارزة في الشارع (على كان الأمير الجديد أو الفويفود voivode (اسمه الرسمي، وهو مأخوذ من كلمة سلافية تعني السيد) يصل بقارب الكياك إلى الباب العالي. وهناك كان يتسلم شارات الشرف العثمانية: قفطان من قصاش ذهبي، وقفاطين أقل فخامة لمرافقيه وكوكا هعاى وهي عمامة مزينة بالجواهر وريش النعام. وبعد ذلك يتقدم الأمير على ظهر حصان ترافقه الانكشارية إلى كنيسة الفنار. وهناك يستقبله البطريرك ورجال الدين والوجهاء اليونانيون بالمدينة. وخارج الكنيسة، يعلن خادم الصدر الأعظم: «أطال الله عمر باديشاهنا والأمير أفندي أمد الله في عمره وسدد خطاه».



شارع في حسي الفنار، في نحسو العام 1900. في السسابق، كانت هسذه البيوت المبنية بالطوب والحجارة بالقرب من البطريركية المسكونية، مساكن النخبة الفنارية.

<sup>(\$)</sup> الطنف جزء حجري أو خشبي ناتئ من جدار داعم لشيء فوقه. [المترجم].

وحين يدخل الأمير أفندي الكنيسة، كان ينتقل من عالم الإمبراطورية العثمانية إلى عالم الإمبراطورية البيزنطية. فتبدأ الجوقة ترتيلة لمريم العذراء، ويصعد للجلوس على العرش، وترتل الصلوات بأن «يكلل سيدنا نيقولاس مافروكورداتو الأكثر ورعا وصفاء وسموا بالقوة والنصر والثبات والصحة والسلامة، وأن يكون الله عونا له، ويهديه الرشاد في كل الأمور، ويضع كل خصومه تحت قدميه!» ثم يضع الأمير رأسه على المذبح لكي يدهنه البطريرك بالزيت المقدس و«يقرأ عليه الصلوات التي تتلى عند تنصيب الأباطرة الأرثوذكس».

وبعد بضعة أيام، وفي بيته الخاص، كانت المراسم العثمانية تعيد تأكيد سلطتها. إذ تعزف فرقة السلطان الموسيقى العثمانية، وتقدم إلى الأمير راية، يقبلها قاثلا: «أطال الرب المقدس العظيم عمر الإمبراطور الأقوى والأكرم والأعدل وأمد في أيامه». وغر الأيام في زيارات طقوسية من البطاركة أو إليهم، وحتى إلى المفتي. وقمة مراسم أخرى للرسامة كانت تشمل الاجتماعات مع المموّلين ورجال الأعمال بالعاصمة الذين كانوا يعتبرون إمارات الدانوب «بيرو» أخرى (4). وأخيرا كان الأمير يركب إلى قصر السلطان مصحوبا بنبلاء البويار والانكشارية. وهناك يتسلم عباءة مبطنة بالفراء وعمامة أخرى، ويستضيفه الصدر الأعظم على وليمة رسمية. وفي غرفة العرش، كان الأمير مصحوبا بأربعة من نبلاء البويار، يسجد ثلاث مرات أمام السلطان. وباسم السلطان، يعلن الصدر الأعظم: «نظرا إلى أن إخلاصه ووقاءه وصل إلى مسامع فخامتي، فإنني أتفضل بمكافأته بإمارة ولاشيا. على ألا ينقطع وفاؤه وخدماته في المستقبل. فليقم على حماية الولايات والدفاع عنها خاضعا وخائفا من ارتكاب أي شيء على خلاف أمرنا أو أبعد منه».

وكان الأمير يجيب: «أقسم بحياتي ورأسي أن أبذل كل جهدي في خدمة إمبراطوري الأعدل والأكرم، مادام أنه لم يسحب وجه رحمته وفخامته عن خادمه». وبعد ذلك يغادر القصر على ظهر حصان، وهو يلقي التحية على الجماهير المصطفة في الشوارع ويبعثر المال عليهم. كانت توضع ثلاثة من ذيول الخيول معلقة على سواري في شكل طقوسي في أحد أركان غرفة عرشه، وكان يوزع قفاطين

<sup>(\*)</sup> كانت بيرو منجم المعادن النفيسة للتاج الإسباني، خصوصا الفضة في مناجم بوتوسي، وقد اشترك رجال الأعمال الإسبان في استغلالها، إما بطريقة شرعية أو غير شرعية. [المترجم].

على المسؤولين العثمانيين. وكانت المراسم تؤكد قوته في التراتبية العثمانية والروابط بين الإمبراطورية ورعاياها الأرثوذكس.

وخلال الأسابيع التالية، كان موكب طويل من اليونانيين والأتراك ونبلاء البويار مصحوبين بفرقة موسيقية ورايات عثمانية وذيول خيول مركبة في سواري، يتقدم من القسطنطينية خلال جبال البلقان إلى بوخارست أو ياش (\*). وكانت الأجراس في المدينة تدق فرحا، ويُتوَّج الأمير الجديد ويُدهن بالزيت مرة أخرى في الكاتدرائية، شم ترافقه الجموع إلى قصره على أصوات الأبواق والطبول. وفي غرفة العرش، كان مرسوم السلطان يقرأ باللغة العثمانية ويترجم إلى الرومانية، ويقوم مسؤول عثماني بإلباس الأمير القفطان ويأخذ يده إلى العرش، وتطلق المدافع نيرانها، ويبتهج رسل السلطان، ويقبل النبلاء يد الأمير، وتختتم الاحتفالات بوليمة وحفلة فخمة (33).

من الواضح أن الحكومة العثمانية كانت ترفع من شأن اليونانيين الفناريين لكي تنجح في ضربة واحدة في تلطيف تهديدات كل من العدوان الدانوي والسخط اليوناني. فلم يكن أبناء مولدافيا وولاشيا أهلا للثقة. ففي العام 1600، كان الأمير ميخائيل Michael أمير تراسلفانيا وولاشيا ومولدافيا يحلم بإقامة القداس في سانت صوفيا (\*\*\*). و «لكونه سليل العائلة الإمبراطورية»، فقد نال سيربان كانتاكوزينوس أمير ولاشيا من العام 1679 إلى العام 1688 وعدا من قيصر روسيا بأن يكون إمبراطور اليونانيين، وفي الوقت نفسه كان البطريرك يشجع الهجوم الروسي على العثمانيين. أقام دعيتريوس كانتمير صهر كانتاكوزينوس في القسطنطينية من العام 1888 إلى العام 1710 رهينة لضمان حسن سلوك أبيه أمير ولاشيا. كان دعيتريوس دارسا وملحنا عثمانيا، بنى لنفسه قصرا رائعا يطل على القرن الذهبي. ونظرا إلى أن دارسا وملحنا عثمانيا، بنى لنفسه قصرا رائعا يطل على القرن الذهبي. ونظرا إلى أن بلاط السلطان «أعظم البلاطات في العالم»، فقد أهدى الأمير السلطان أحمد الثالث «كتاب علم الموسيقى مشروحا بالحروف» الذي دون فيه ثلاثماثة وواحدا وخمسين لحنا تركيا وفارسيا وعربيا وفقا لنظام تدوين خاص به. وعُين أميرا لمولدافيا في العام 1710. وعلى الرغم من المكافآت التى نالها من هويته العثمانية، هاجر إلى روسيا

<sup>(\*)</sup> مدينة ياش Jassy واحدة من أكبر مدن رومانيا الحالية، كانت عاصمة إمارة مولدافيا زمن العثمانيين من العام 1564 إلى العام 1859. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> في إشارة إلى الحلم باستعادة القسطنطينية وإعادة جامع آيا صوفيا إلى كنيسة سانت صوفيا كما كانت قبل الفتح العثماني. [المترجم].

بعد سنة بناء على وعد بعرش مولدافيا له ولأحفاده تحت السيادة الروسية.ففي القسطنطينية، كما عرف بعض الوزراء، كان يختفي تحت السطح العثماني، مثل ينابيع المسيحيين المقدسة التي تجري تحت الأرض، عالم سري من المؤامرات وأحلام التحرر على يدي «الإمبراطور الحامي» أي القيصر. من ذلك أن الصدر الأعظم قال للسفير البريطاني في العام 1710 إن بيتر الأكبر «يمني نفسه بأن يكون في يوم من الأيام سيد القسطنطينية وأنه قال إنه يتمنى أن يدفن في كنيسة سانت صوفيا».

كانت الألقاب الأميرية تُدوّر سريعا لإرضاء العائلات اليونانية، وأيضا لإشباع الخزانة العثمانية التي كانت تتلقى مبالغ كبيرة من كل أمير جديد. وقد نَصَّبت القسطنطينية عـددا من الأمراء لا يقـل عما نُصِّب في فيينا. وبين العامين 1710 و1821، نُصِّب سـتة مـن أبناء عائلة مافروكورداتو وخمسـة من أبناء عائلة غيـكا Ghika وأربعة من أبناء عائلـة كاليماشي Callimachi وثلاثة من أبناء عائلة سـوتزو Soutzo وثلاثة من أبناء عائلة راكوفيسـتا Racovitza واثنان من أبناء عائلة مـوروسي Mourousi واثنان من أبناء عائلة إبسـيلانتي Ypsilanti وواحد من أبناء عائلة مافرويني Mavroyeni أمراءً في بوخارست أو ياش (إضافة إلى أربعة من أبناء عائلة مافروكورداتو وأربعة من أبناء عائلة غيكا وأربعة من أبناء عائلة سوتزو وأربعة من أبناء عائلة كاليماشي واثنان من أبناء عائلة إبسيلانتي وخمسة من أبناء عائلة موروسي شغلوا وظيفة ترجمان الباب العالى، ومنصبا آخر هو ترجمان الأسطول، وهما منصبان أعطيا الفناريين مزيدا من السلطة والثروة). وصلت هذه العائلات إلى المدينة قبل العام 1650 من مناطق كثيرة مختلفة: ألبانيا (عائلة غيكا) وإبيروس (\*) (عائلة سوتزو) وطرابزون (عائلتا إبسيلانتي ومـوروسي) ورومانيا (عائلتا كاليماشي وراكوفيسـتا) وجزر بحر إيجـة (مافرويني). استجابت هذه العائلات التي كانت تعمل أصلا في التجارة وملكية السفن إلى إغواء العظمـة الذي كانت تبعثه المدينة فيمن يراها، وبـدأوا بادعاء الأصول البيزنطية (كما ادعى المموّلون الأرمن انتسابهم إلى الملك داوود). وربطتهم الإمارة المؤقتة في حوض الدانوب بالإمبراطورية العثمانية، وأشبعت توقهم الشخصي إلى المال والسلطة، فضلا عـن رغبتهم القومية في دعم القضايا اليونانية. كما وفرت لهم الوسائل لبناء الكنائس

<sup>(\*)</sup> إبيروس Epirus منطقة تاريخية في جنوب أوروبا تقع بين جبال بندوس Pindus والبحر الأيوني، تتقاسمها حاليا اليونان وألبانيا. [المترجم].

والمدارس وإثراء البطريركية. وفي أوج قوة الفناريين، وما يصب في مصلحة البطريركية المسكونية، لكنه جاء على حساب الأرثوذكس الناطقين باللغة العربية، نال رجال الدين الناطقين باليونانية السيطرة على البطريركيتين الواقعتين في أنطاكية والقدس ودير جبل سيناء (\*). وألغيت الأسقفيتان الصربية والبلغارية المنفصلتان الواقعتان في بيتش وأوخريد في العامين 1766 و1767 على التوالي. ومنذ ذلك الحين، بدأت الأوامر الدينية تأتي إلى العرب والسلاف باللغة اليونانية (34). شبّه بعض الفناريين دورهم في الإمبراطورية العثمانية بالدور التمديني الذي مارسه اليونانيون في ظل حكم الرومان (\*\*).

في بوخارست أو ياش- المعقلان الوحيدان في البلقان للثروة والترف الموروثين- كان الأمير يدخل عالما جديدا يقع على تقاطع ثلاث ثقافات: الأرثوذكسية والكاثوليكية والإسلامية، وثلاث إمبراطوريات: الهابسبرغية والروسية والعثمانية. كان يقوم على خدمة الأمير مسؤولون ذوو مناصب فخمة شغلها جميعا في أوقات مختلفة أفراد من عائلة مافروكورداتو، وهي الجراند بوستولنيك Grand Postelnic (وزير الخارجية) والجراند سباتار Grand Hetman (وزير الداخلية) والجراند هيتمان Grand Hetman (وزيـر العدل). وكانت القصور تؤثـث بطريقة نصف شرقية ونصف أوروبية، وكان نبلاء البويار يعيشون حياة البطالة التي تتخللها الحفلات الراقصة وتبادل الزيارات والعلاقات الغرامية. وبحلول القرن الثامن عشر، كان التأثير العثماني قد بلغ أوجه، فأخذ هؤلاء النبلاء يأكلون طعاما عثمانيا ويلبسون أزياء عثمانية.

في نهاية القرن، أبهر بلاط أمير مولدافيا، وهو ألكسندر مافروكورداتو لاحق، في ياش، الكاتب والنبيل تشارلز جوزيف أمير لاين الذي يمثل أوروبا المتحضرة (\*\*\*.) كان بلاط الأمير في رأيه يحوي «ما يكفي من المقتنيات الشرقية ما يجعله في قلب آسيا، ومن الحضارة ما يفوق بعض البلاطات الأوروبية» (\*\*\*\*. كان الأمير يعطي أصدقاءه من الرجال «تفويضا مطلقا للمتعة» بالسماح لهم «بزيارة» النساء في بيت

<sup>(\*)</sup> لايزال اليونانيون يسيطرون على دير سانت كاترين بسيناء إلى اليوم. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> عـلى أسـاس المقولة التاريخية الرائجة بأن الرومان غزوا اليونانيين عسـكريا، بينهـما غزاهم الأخيرون ثقافيا وفكريا. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> آل لاين Ligne واحدة من أقدم عائلات النبلاء البلجيكية، ترجع أصولها إلى القرن الحادي عشر إلى قرية بالاسم نفسه منطقة والونيا Wallonia بجنوب بلجيكا، ترقت في المراتب حتى منحها الإمبراطور رودولف الأول لقب أمير لاين وأمير الإمبراطورية الرومانية المقدسة. وتشارلز جوزيف (1735-1814) هو الأمير السابع بهذه العائلة. [المترجم]. (\*\*\*\*) على أساس أن الحضارة سمة لأوروبا من دون غيرها. [المترجم].

زوجته، شريطة أن يجتازوا أولا فحصا طبيا. «كان مافروكورداتو لا يرى إلا وجوها سعيدة. فيأخذ الناس بعضهم، ويتركون بعضهم، بلا حسد ولا غيرة». انبهر لاين بالأذرع المرمرية والفساتين الشفافة للسيدات المتكتات على الديوان، والتعليقات الجانبية في محادثاتهن من نوع «هنا ذُبح أبي بأمر من الباب العالي، وهنا ذُبحت أختي بأمر من الأمير» (35).

تـضرب حياة نيقـولاس مافروكورداتـو المثل على المكافـآت والأخطار التي كانت تحيط بعرش ولاشـيا ومولدافيا. فحـين عُين أمير آخر لمولدافيا خلفا له في السـابع والعشرين من نوفمبر 1710، لجأ لدى عودته إلى القسـطنطينية، كما فعـل أبوه من قبله، إلى السـفارة الفرنسـية، إلى أن دفع تبرعـا ضخما للخزانة العثمانية لإعفائه من تهم بالفسـاد. وقبل أن يُعين أميرا لولاشيا في العام 1716، أثبت نيقولاس ولاءه للإمبراطورية العثمانية بتحمل السـجن لسـنتين في سجون النمسـاويين في أثناء حرب الأعـوام 1716-1719. وحث الـولاء للعثمانيين بين رعاياه من خلال تذكيرهم باضطهاد الهابسبرغيين الكاثوليك للرومان الأرثوذكس في ترانسـلفانيا (36). وكوفئ على ذلك بتعيينه أميرا لولاشـيا لمرة ثانية من العام 1710 حتى وفاته في العام 1730.

كان أبوه متمسكا بالتقاليد يؤمن بأن موسى كان أعظم المؤرخين. أما نيقولاس مافروكورداتو، فكان مواطنا لما أسلماه معلاصروه «جمهورية الأدب»، وهي الجماعة الفكرية بأوروبا الغربية. فأنشل في بوخارست مدارس ومكتبات عامة، ورعى مطابع يونانية وعربية. وإبان القرن الثامن عشر، صارت بوخارست وياش، بدرجة أكبر من القسطنطينية أو جبل أثوس، مراكز للثقافة اليونانية. جمع الأمير نفسله مكتبة رائعة، بإحضار بعض من كتب أبيه من القسطنطينية وشراء كتب جديدة من أمستردام ومخطوطات قديمة من جبل أثوس. يوجد الكثير من هذه الأعلمال حاليا في المكتبات العامة برومانيا ومكتوب عليها (ليس عثمانيا وليس يونانيا، بل قسطنطيني). بعد العشاء الثقيل، كان نبلاء البويار ينامون ساعتين أو ثلاث على الأقل. أما نيقلولاس مافروكورداتو الذي لم يكن يقضي أكثر من نصف ساعة في أي وجبة طعام، فكان يذهب إلى مكتبته لدراسة علم النبات أو تعلم العبرية أو قراءة أحدث الكتب الفرنسية أو مراسلة رئيس أساقفة كانتبيري (37).

في سنوات الخلو من الإمارة، طبع نيقولاس أعمال أبيه التي تقدم - جنبا إلى جنب مع أعماله - نافذة إلى عقل الفناريين. كتب ألكسندر مافروكورداتو باللغة اليونانية الكلاسيكية، وليس بما أسماه «لهجة السوقة»، التي قصد بها اليونانية التي يتحدثها الناس. يتجنب عمله «كتاب الواجبات» Book of اليونانية التي يتحدثها الناس. يتجنب عمله «كتاب الواجبات» Duties النزعة المثالية. يثني فيه على التظاهر بالفضيلة كوسيلة لتجنب الفضائح، ويعتبر الفقر أشد الأمراض فتكا، ولا حديث فيه عن الحرية:

لا تفعل ما تريد، ولا ما تستطيع، بل ما يخدم مصالحك.

لقد نجحت من خلال التركيز في الفوز بحظوة أحد الوزراء، لكنه الآن راح وحل غيره محله، ثم الأخير وجاء غيره. وفي كل مرة، كان علي أن أبدأ من جديد.

إذا زرت مكتبا حكوميا، فعليك أن تدخل أعمى وتخرج أصم.

تكشف نصيحة نيقولاس مافروكورداتو إلى ابنه في العام 1727 عن النظرة العملية عينها:

لا تعد، وإن وعدت فلا تخلف.

الغضب انفعال قاتل، وللدماثة قوتها.

لا تكن كريما، بل كن مقتصدا. ولا تكن طماعا، بل أحسن تدبير ما في يدك.

مد ساقيك بقدر ما يسمح غطاؤك.

يؤدي الإحسان بلا تعقل إلى أمراض كبرى وإلى حياة من التبذير العام، والإحسان إلى شخص سيئ النية يضر المجتمع كاملا» (38).

وبين العامين 1717 و1720، كتب نيقولاس مافروكورداتو أول رواية حديثة باللغة اليونانية «نزهة فيلوثيوس» The Leisure of Philotheus التي تجري أحداثها في القسطنطينية، وفيها عشي مجموعة من الأصدقاء في الأعيدان، ويقابلون ثلاثة رجال يرتدون ملابس الفرس، ويزورون غَلَطَة ويتحدثون بين الأكشاك والأسبلة والعطور المبهجة لإحدى الحدائق العثمانية. يناقشون كل شيء: الإلحاد، وحب النساء المسلمات للرجال المسيحيين، وطبيعة الغيرة، وأبطال

العصور القديمة، وحكم لاروشفوكو (\*\*)، وحياة شارلز الثاني عشر ملك السويد. شجب مافروكورداتو الممارسات الخرافية للإسلام العثماني وافتقاره إلى «فلسفة أكثر صلابة تستند إلى الحواس». كانت معضلة الفناريين واضحة، كما يقول الراوي، وهي «أننا كنا يونانيين بقدر ما سمحت لنا الظروف». لكنه في الوقت نفسه يثني على التسامح الديني للقسطنطينية، وعودة العلم، و- ربما على نحو ساخر- شجاعة أحمد الثالث وشهامته وحكمته: «تسع روحه المتعقلة روح السلطنة كاملة التي تعمل وتتحرك بعبقريته الملحوظة». ولا ذكر في الرواية للنهايات الشنيعة التي تعرض لها في العام 1714 أربعة من أبناء قسطنطين برانكوفان Constantine Brancovan أمير ولاشيا وصهره، الذين أعدموا بتهمة الخيانة العظمي وعُرضت جثثهم أمام الباب الإمبراطوري للقصر ثم رئميت في البحر. ولا يشير نيقولاس مافروكورداتو أيضا إلى ما حدث بعد ذلك بسنتين من إعدام ما لا يقل عن عشرة من أفراد عائلة كانتاكوزينوس من كل الأعامر. ربما يرجع صمته إلى أنه أبلغ السلطات العثمانية بنفسه عن هؤلاء الأقارب والمنافسين (١٩٥٠).

كان دير فاكاريستي Vacaresti الذي بناه نيقـولاس مافروكورداتو في الأعوام 1712-1716 في غابة خارج بوخارست، رمزا بالحجارة لطموحات عائلة مافروكورداتو. مذا الدير الـذي يغطي مائة وثمانين ألف متر مربع، والأكبر في جنوب شرق أوروبا، والأكبر حتى من أي من مؤسسات عائلة كوبرولو، يتكون من كنيسة ودير وقصر ومكتبة. وفي حين كانت أجراس الكنائس غير مسـموح بها في القسطنطينية، احتوى دير فاكاريستي على برج أجراس رائع. وفي الكنيسة، توجد مجموعتان من اللوحات الجصية تصوِّر الأمير مع زوجته الثانية سـمارغدا Smaragda محاطين بأطفالهما ونبلاء البويار. تنتمي وقفتهما وهما يحملان غاذج للكنيسة في أيديهما، إلى الميراث البيزنطي، وعباءاتهما المبطنة بالفراء إلى التأثير العثماني، والتاجين اللذين على رأسيهما إلى ولاشيا.

<sup>(\*)</sup> فرانسوا لاروشفوكو 1613) 1680-Francois La Rochefoucauld) مؤلف حِكم وقواعد سلوكية ومذكرات فرنسي، منها كتابه «تأملات أو حكم أخلاقية». [المترجم].

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1463 – 1924

كُتِب على تابوت مرمري أبيض في الكنيسة متوجا بشعاري ولاشيا ومولدافيا مرثية للأمير نصها:

علأني منظرك أيها القبر بالعجب، لأنك تحوي نيقولاس، أمير مولدافيا أولا ثم ولاشيا. لقد هداه الله إلى تشييد كنيسة الشموس الثلاث هذه، شمس حكمته وشمس علمه وشمس مرآة من تعلموا من دراساته، إنها شموس نسل اسكارلاتي Scarlatti. كان أبوه ألكسندر عضو مجلس شورى الإمبراطورية العثمانية. ومَنْ توجته الموزيات (\*) بغار المجد، متوج الآن بقبر من المرمر، إذ استسلم للسوط القاسي للطاعون تاركا أطفاله لحزن لا يحتمل، وكذلك زوجته وحشد من أقربائه. لنثني عليه بفضائله، ولندعو الله أن يسكن روحه في حدائق خضراء (40).

وفي العام 1986، أمر الرئيس نيكولاي تشاوشيسكو بهدم الدير الذي استخدم سجنا لمدة طويلة (الذي رجما كان الرئيس نفسه أحد نزلائه في يوم من الأيام). واليوم يغطي متنزه عام على اسكوريال عائلة مافروكورداتو (\*\*\*).

يمكن إرجاع هذه الهمجية إلى الذكريات الباقية لدى الرومانيين حول الاستغلال الذي تعرضوا له على أيدي الباب العالي والفناريين. فعلى مدار القرن الثامن عشر، كانت القسطنطينية تتلقى كميات متزايدة من الذهب والطعام من الإمارتين، إذ كان نحو ثلثي الإيرادات الحكومية ينفق خارج الولايتين. حتى المال الذي بُنيت به مكتبة نيقولاس مافروكورداتو كان مغتصبا من الولاشيين. واشتكى المؤرخون المحليون من أن اليونانيين من القسطنطينية تكاثروا في بوخارست وياش حتى خلا الفنار منهم. حكم مافروكورداتو مولدافيا من خلال الأبهة والإرهاب، على طريقة الباب العالي، «ليس كأمير حقيقي، بل كأسد بري ... إذ نشر الرعب، حتى كان مجرد ظهوره يجعل المرء يرتعد» (41).

كان الفناريون والبطريركية - في المقابل - يشعرون بولاء متجدد إلى الإمبراطورية العثمانية. تتجلى روح التعاون بين اليونانيين والعثمانيين في الرسائل

<sup>(\*)</sup> الموزية - muse - في الميثولوجيا اليونانية - إحدى الإلهات التسع الشقيقات اللاتي تحمين الغناء والشعر والفنون والعلوم. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> تشبيها للدير مُجمُع الإسكوريال Escorial في مدريد الذي سيرد مزيد حوله في حاشية لاحقة للمترجم. [المترجم].

التي أرسلها البطريرك إلى السلطان التي يطلب فيها الإذن بسجن كهنة متهمين بالهرطقة أو غيرها من الجرائم أو نفيهم. كان البطريرك يوجه رسائله مباشرة إلى «مقامك السامي، سلطاني الأقوى على الإطلاق، أدام الله على سموك الصحة والعافية»، ويوقعها بالعبارة «خادمك البطريرك اليوناني للقسطنطينية». ووصل الشعور بالحرية لدى اليونانيين أن جرأهم على التظاهر أمام الباب العالي في حال رفضهم البطريرك الجديد. تزوجت إليزابيث سانتي لوماتشا Elizabeth حال رفضهم البطريرك الجديد. تزوجت إليزابيث سانتي لوماتشا Santi Lomaca Andre بنقي يدعى لويس شنير Chenier، وأنجبا الشاعر أندريه شنير عامل فرنسي يدعى لويس شنير عامل معظم اليونانيين، تنظر إلى الحكم العثماني بعينين. فمن ناحية، أثنت على السلطان محمود الأول (1730-1754) بصفته بعينين. فمن ناحية، أثنت على السلطان محمود الأول (1730-1754) بصفته الرحيم المهذب الذي يستحق الصفة «الأكبر». ففي طريقه إلى صلاة الجمعة، كان يمكن لأي من رعاياه، ذكرا أو أنثى، مسلما أو مسيحيا، أن يلتمس عدله. وكان قولـه المفضل: «الأقوياء لا يكونـون عظماء إلا إذا كانوا في عون الضعفاء». لكنها - في المقابل - تصف اليونانيين بأنهم «تعرضوا للاستعباد والذل على أيدي الشعب الهمجي».

وبينما لف النسيان عائلة كوبرولو، احتفظ عرشا مولدافيا وولاشيا لعائلة مافروكورداتو بالثراء والسلطة. ففي العام 1731، انتخب نبلاء البويار قسطنطين ابن نيقولاس الذي ولد في العام 1711، أميرا لولاشيا، وهو في عمر العشرين. وحكم لمدة ستة وعشرين عاما، ست ولايات لولاشيا بين العامين 1731 و1763، وأربع ولايات لمولدافيا بين العامين 1740 و1769. كان قسطنطين الشخص الوحيد الذي كان في مقدوره أن يقول: «عندما بدأت ولايتي السابعة» أو «بالقرب من نهاية ولايتي التاسعة». أصدر قسطنطين الأقل وحشية من أبيه مراسيم في العامين 1746 و1749 تستهدف تخفيف عبء قنانة الأرض شديد الوطأة عن كاهل الفلاحين، وتخفيف الضرائب والسخرة. كان بعض الفلاحين يعيشون في حفر الفلاحين، وتخفيف الأراضي ويشترونهم كالعبيد في أسواق العاصمة. ولم يكن قسطنطين مافروكورداتو متعصبا للثقافة اليونانية. فتحدث اللغة الرومانية، وكلًف بوضع أول كتاب لقواعد اللغة الرومانية، وجعل الرومانية لغة الكنيسة،

وليـس السـلافية أو اليونانية. ومع نهايـة القرن كانت كل بلدة تضم مدرسـة رومانية وأخرى يونانية (43).

وعـلى نحو ما حـدث لأبيه وجده، عاش قسـطنطين بين العرش والسـجن واللجوء إلى السـفارة الفرنسـية. فنتيجة لعجزه عن دفع طلبـات الباب العالي الأخيرة واتهامه بالخيانة، سُـجن قسـطنطين في أسـفل بئر على جزيرة ليمنوس في العـام 1758 وفي قلعـة الأبراج السـبعة في العـام 1758 والعام 1763. وعلى الرغـم من أنـه كان يقضي جل وقته في مولدافيا أو ولاشـيا، فقـد احتفظ أيضا ببيـت في غَلَطة، ضم مكتبتـه التي كانت مصدر فخر ليونانيي القسـطنطينية. وعندما عرض سـفراء أجانب أن يشـتروا البيت، «اتحدت الأمة اليونانية كلها في مطالبته بالاحتفاظ به». لكنه اضطر في العام 1757 إلى بيع بيته ومعظم مكتبته لدفـع مبلـغ ثلاثمائة كيس فرضها عليـه الباب العالي. وفي العـام 1769، تعرض قسـطنطين مافروكورداتو للسـجن لآخر مرة في ياش على أيدي جيش روسي غاز في بداية الحرب الروسـية - التركيـة. وفي هذه الحادثة، قال للروس، إما من باب الولاء للأتراك وإما الخوف منهم، حيث كان اثنان من أبنائه محتجزين رهائن في القسطنطينية: «سـيعود الأتراك غدا وسيطردونكم من هنا كالكلاب». ومات في القسطنطينية: «سـيعود الأترائ غدا وسيطردونكم من هنا كالكلاب». ومات في القساه ودفن في كاتدرائية ياش (44).

وظل ألكسندر ابن قسطنطين - أمير مولدافيا من العام 1782 إلى العام 1785 - المعروف باسم ديلي بيه Deli Bey أو «السيد المجنون»، وفيا لميراث عائلته في خدمة العثمانيين. كانت الفقرة التي صُدِّر بها هذا الفصل، رده الغاضب على قنصل نمساوي رفض أن يخاطبه بلقب «صاحب السمو الأكثر صفاءً». ورد على ضابط روسي عرض عليه إمارة مستقلة، بالقول إن ولاء عائلته كان دائما لسلطان واحد، و «إنني أفضل الفقر مع الشرف على ثروات كروسيوس مع العار (\*). ومن الأفضل لصاحبة الجلالة (كاترين الثانية) أن تتعامل معي كصديق تركي، وهو ما لا ينتقص من مسيحيتي، وعلى النقيض مما تطلبوه مني، يأمرني ديني المسيحي بأن أكون مخلصا لإمبراطوري». وبعد أن عُزل ألكسندر

<sup>(\*)</sup> كروسيوس Croesus ملك ليديا Lydia من العام 560 قبل الميلاد حتى هزيمته أمام الفرس، اشتهر بثرائه، وذكر هيرودوت وبوسانياس هداياه التي بقيت في معبد دلفي. [المترجم].

بضغط غساوي وروسي، مات في القسطنطينية في العام 1812. غة يونانيون آخرون أرضاهم ازدهارهم المتنامي والزيادة في أعداد المدارس والسفن اليونانية. وفي ذلك كتب أحد اليونانين: «الإله الغالب على كل سكان القسطنطينية هو المصلحة الخاصة المالية، وكل شيء ما عدا ذلك ثانوي. إلى هذا الحضيض أنزلت العبودية أمة الرومان».

كان الله والثروة Mammon يدعمان الإمبراطورية العثمانية. ففي العام 1798، عندما غزت جيوش الجمهورية الفرنسية مصر وهددت الإمبراطورية نفسها، نشر بطريريك القدس - أو البطريرك المسكوني غريغوري الخامس مستخدما اسم الأولي القسطنطينية اعتذارا يونانيا للإمبراطورية العثمانية بعنوان «العظة البطريركية، قال فيه إن الله رفع إمبراطورية العثمانيين فوق كل الممالك الأخرى ... لكي تكون للغربيين لجاما، وتكون لنا نحن الشرقيين مُخلِّصا ومنقذا. ولهذا السبب، يضع الله في قلوب سلاطين العثمانيين ميلا إلى الحفاظ على حرية المعتقدات الدينية لديننا الأرثوذكي، وزيادة على ذلك يحمون هذه العقائد إلى حد أنهم من حين إلى آخر يعاقبون المسيحيين الذين ينحرفون عن عقيدتهم.

أما القيود على بناء الكنائس الجديدة، فقد أعادت الفقر المقدس الذي ميّز الكنيسة المبكرة. وكذلك الحرية، كانت «سُما مدمرا يلقي بالشعوب إلى المهالك والاضطرابات». لقد دمرت الحرية في السنة السابقة منافس القسطنطينية القديم: جمهورية البندقية (التي غزتها الجمهورية الفرنسية). واختتم البطريرك بصرخة من القلب: «إننا هنا لسنا في مدينة البقاء. فمدينتنا التي نبغى في الآخرة» (45).

وعلى أي حال، فقد بدأ بعض اليونانين، حتى من الأمراء أصحاب الامتيازات من عائلة مافروكورداتو، ينظرون إلى الولاء لإمبراطورية العثمانيين على أنه خيانة. وجاءت قوة روسيا في عهد كاترين الثانية لترفع مستوى التوقعات. من ذلك أن أخا ديلي بيه الأصغر ديمتريوس مافروكورداتو، وزير العدل بمولدافيا في العقد قبل الأخير من القرن الثامن عشر، بدلا من أن يعود إلى القسطنطينية، بقي في وطنه الجديد الذي أسس فيه الفرع الروماني لعائلة مافروكورداتو. غة ألكسندر مافروكورداتو آخر، كان ترجمانا سابقا وأصبح أميرا لمولدافيا، وعرف

باسم «الفار» firari أي اللاجئ بسبب هروبه إلى روسيا من ياش في الخامس والعشرين من يناير 1787. وفي القسطنطينية، اضطرت زوجته زامفيرا 2amfira إلى أن تبيع ملابسها حتى تجد الطعام، لكنها لحقت به لاحقا. استقر الزوجان في موسكو، وفيها بدأ «اللاجئ» يكتب قصائد تحض اليونانيين على نيل حريتهم بأيديهم وليس بأيدي القوى الأجنبية. وبعد تسعة عشر عاما، في العام 1806، فر أبناء عمومة عائلة مافروكورداتو من عائلة إبسيلانتي، الذين كانوا على اتصال سري بعملاء روس منذ عقود، هم أيضا إلى روسيا. وفي العام 1813، لاحظ جون كام هوبهاوس John Cam Hobhouse الذي طاف بالمنطقة مع لورد بيرون، عمق كراهية اليونانيين للأتراك: «تتجه كل آمالهم (اليونانيين) إلى إعادة المملكة البيزنطية في شخص أي مسيحي، ويا حبذا لو كان مسيحيا من كنيستهم» (١٠٠٠). كان الفناريون يغادرون العالم المألوف للطموح العائلي إلى العالم الجديد للنزعة القومية. ولم تعد المدينة ترضيهم، حتى إن أحد أفراد عائلة إبسيلانتي أسماها «بربربوليس» وليس «كونستاتينوبوليس» (١٠) (١٠)

<sup>(\*)</sup> تذكر أن الاسم البيزنطي للمدينة هو «كونستانتينوبوليس» Constantinopolis الذي يعني «مدينة قسطنطين»، وقد استعاض هذا اليوناني عن «قسطنطين» بكلمة برابرة ليجعلها «مدينة البرابرة Barbaropolis، في إشارة إلى الحكم العثماني. [المترجم].

## وثائر المتعة

دعنا نزر سعادت أباد يا سَرْوَقِ المتمايلة، هيا! (\*) نديم، نحو العام 1757

كان المنظر View هو المتعة العظمى في القسطنطينية. فكان اجتماع الماء والعمارة أخاذا حتى وصف الشعراء البسفور بأنه ألماسة بين زمردتين، والجوهرة في عقد الإمبراطورية العالمية. وأثر حب المنظر في تصميم بيوت المدينة. من ذلك أن المعماري الإنجليزي سي آر كوكريل. C. كذلك أن المعماري الإنجليزي سي آر كوكريل كل واحدة منها نوافذ على جهتين على يكون لكل واحدة منها نوافذ على جهتين على الأقل، وأحيانا على ثلاث جهات، وعادة ما تكون النوافذ كبيرة جدا لدرجة تعطي تأثير البيت الزجاجي. يبدو أن الأتراك هم الشعب الوحيد الذي يقدر نور الشمس الساطع ومتعة الوحيد الذي يقدر نور الشمس الساطع ومتعة أحمد الثالث في منطقة كاغيت خانة على القرن الذهبي. [المترجم].

«كان هناك مثل محلي يقول إن أمر السلطان يدوم من منتصف النهار إلى الساعة الواحدة» المنظر الجميل». وكانت المشربيات القوسية، البارزة إلى الخارج مثل مقدمة السفينة لكي تعطي منظرا أفضل، أساسية لدرجة أنها شكّلت السمة المحلية الأساسية التي أدمجت في البيوت التى بُنيت هناك على الأناط الأوروبية إبان القرن التاسع عشر (1).

في القسطنطينية، مدينة المناظر، كان النظر شكلا للتواصل لا يقل استخداما عن الكلام أو الكتابة. فمن شرفة قصر توبقابي، كان السلطان ينظر دامًا إلى غَلَطَة من خلال منظار. وحتى سكان غَلَطَة، عندما كانت تتمكن منهم الجرأة، كانوا يوجهون المناظير إلى القصر. وفي إحدى المناسبات، أدى وميض نور الشمس على منظار السفير الفرنسي إلى تعليق العلاقات الديبلوماسية تقريبا. وكانت أميرات العائلة الإمبراطورية إبان القرن التاسع عشر «بارعات في إخفاء النظارات [المناظير] وسط طيات نطاقهن وفي حرير ستائر النوافذ حتى يختلسن النظر إلى الجيران والزوار. ولم يكن شيء مما يجري تفوت معرفته أو رؤيته على سيدات الحريم» (لاتزال المناظير يكن شيء مما يجري تفوت معرفته أو رؤيته على سيدات الحريم» (لاتزال المناظير أداة منزلية أساسية على البسفور إلى اليوم).

تميزت القسطنطينية عن المدن المائية الأخرى مثل لشبونة والبندقية بانتشار الحدائق. كانت هذه المساحات الخضراء تبرز جلية من خلال التضارب اللوني مع الأسقف ذات البلاط الأحمر والمساجد ذات الحجارة الرمادية. والمثل السلافي الذي يقلول «حيث يطأ التركي، لا عشب ينمو» محض افتراء. فإذا كانت الصورة المادية للجنة بالنسبة إلى المسيحيين تتمثل في مدينة متلألئة على تل، فإنها تتمثل عند المسلمين في حديقة مبهجة ذات عيون وأنهار دائمة الجريان. كان الاحتفال السنوي بالولي المسلم الخضر إلياس (\*) في أوائل مايو، احتفالا بالزهور والخضرة. وفيه كان الصدر الأعظم يرسل هدايا من الزهور والفاكهة إلى السلطان والحريم والسفراء الأجانب. وقد لاحظ دو فرنس كاناي أن العثمانيين يعاملون الزهور معاملة المسيحيين للآثار المقدسة. وكانوا دائما يحملون زهرة في أيديهم أو عمائمهم. وكانت البذور والأبصال والزهور تباع، ولاتزال كذلك، في الأفنية المجاورة لبازار التوابل.

<sup>(\*)</sup> بعيدا عن اعتقاد بعض المسلمين بأن الخضر Hizir وإلياس Elyas شخص واحد وأنهما لايزالان حيين إلى الآن، يقام هذا الاحتفال في الشعوب التركية - وحتى السعوب المسيحية التي حكمها الأتراك في البلقان - في ليلة الخامس من مايو ويستمر طوال اليوم التائي، احتفالا بمقدم الربيع. أما العلاقة بين هذين النبيين والربيع، فهي أن الأتراك يؤمنون بأن الخضر يجلب الخصب ويتجول في الأرض، وكذلك إلياس الذي يرتبط عندهم بالماء، وأن هذين النبيين يتجولان في الأرض من مايو. ويرمز التقاؤهما إلى انصهار الأرض والماء. [المترجم].

وكانت الزهور والحدائق الموضوع الأساسي في بلاط المدينة وتطريزها وشعرها. كتب أحد شعراء القرن السادس عشر يقول: «ولماذا ألزم نفسي بتأمل الحديقة؟ فقلبي حديقة لي». وبالنسبة إلى الشاعر العظيم باقي، ف «في حديقة السعادة العالمية، لا شيء غير الورود يستطيع أن يبقى إلى الأبد»(2).

أنتـج العثمانيون أساليب كثيرة مختلفة للحدائق في القسطنطينية: الجنة الداخليـة التـي تضم بيوتـا للزهور، وحديقـة البهجة خارج البيـت، وحدائق الشرفات المظللة بكرمات متشابكة، وحدائق الفاكهة والخضر المعروفة باسـم بسـتان لار bostanlar، والحدائق المغمورة المحفورة في الأرض بغرض التبريد في الصيـف. وفي العـام 1690، انبهر الزائر الفرنسي المـوّرخ جان دو مون Jean du بحديقة قائم مقام (نائب) الصدر الأعظم: «إن الطرقات مفروشة بالرمل ومسيّجة في بعض الأماكن بأشـجار البرتقال وفي أماكن أخرى بأشجار فاكهة. أما الأحـواض، فلا تفصل بينها رياض كـما هي الحال عندنا، بـل حافات ومملوءة بالزهور التي يحبها الأتراك كثيرا». وكذلك كانت الأشـجار تنمو أيضا في شـوارع القسطنطينية وعلى جدرانها. وقد كانت الكرمات والوستارية (\*\*)، ولاتزالان، تلف البيوت وتعبر الشـوارع على حبال، ما يجعل أفقر الأحياء أقل قذارة من الأحياء الفقيرة في المدن الأخرى (6).

كان السلطان يمتلك إحدى وستين حديقة على طول بحر مرمرة والبسفور. تجنبت هذه الحدائق الأنهاط الصارمة لكل من الحدائق الغربية والإيرانية، ببعثرة الزهور وأشجار يهوذا «التي تداعب العين» وأشجار الحور والسرو (\*\*\*). وفي أثناء زيارات السلطان للحدائق بحريمه، كانت تحاط بأسوار شبكية لحماية السيدات من أعين الأجانب. كان البستانيون الإمبراطوريون المعروفون باسم البستانجية إحدى الوحدات الأساسية في البلاط: يسجل أحد دفاتر المحاسبة للعام 1580 النفقات التي تكلفها تجديدهم «تعريشات الياسمين القريبة من شرفة دار السعادة House of فحرائق القصر (4).

<sup>(\*)</sup> الوستارية wisteria أو الحُلوة: نبات معترش ذو زهر عنقودي أزرق أو أبيض أو أرجواني. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> شجرة يهوذا Juda tree أو الزمزريق الأثيني: شجرة متساقطة أو نفضية صغيرة من جنوب أوروبا وغرب آسيا، تمتاز بمظهرها المثمر وزهورها القرنفلية في الربيع. [المترجم].

ثمة شكل للحدائق ميّز القسطنطينية عما عداها، وهو الجبّانات المرو والزهور المزهرة الممتدة عبر التلال والوديان خارج المدينة. كانت أشجار السرو والزهور والنباتات المعترشة تنمو بين القبور العثمانية، أو من فتحات محفورة في منتصفها. وكانت شواهد القبور التي قيل إنها كانت تكفي لإعادة بناء المدينة كاملة، تُبعثر عشوائيا، بدلا من أن تُرتب في صفوف منظمة. وكانت بيوت الزهور بالجبّانات رائعة حتى إنها أصبحت متنزها مفضلا للعائلات في أيام الجمع. وكانت المقاهي تُبنى في الجبّانات أو مطلة عليها. وكان الفرنجة يجتمعون كل مساء للتسامر والتنزه في جبّانة في بيرا ذات منظر رائع عبر القرن الذهبي، كانوا يطلقون عليها «متنزه المعيّانة الصغيرة» (5).

تتحول شواهد القبور المطلية بالأزرق والأحمر والذهبي الزاهي (\*\*)، بعد التعرض للرياح والمطر لسنوات، إلى اللون الأبيض أو الرمادي. كانت تنقش زهور أو شيلان على شواهد قبور النساء، وتميّز عمائم حجرية الرتبة الرسمية للرجال الموتى. وتؤكد النقوش مكانة الحديقة في المخيلة العثمانية:

الدوام لله! ماتت صادقة واحسرتاه! تركتني ابنتي الحبيبة. واحسرتاه! صادقة نور عيني وردة حديقة آمالي ذهبت إلى الجنة. اقرأوا الفاتحة لصادقة ابنة عثمان بيه المقاء لله!

لم أكد ألد وليدي وأراه

<sup>(\*)</sup> في العام 1904، أعاد الروائي الفرنسي بيير لوري Pierre Lori بناء قبر محبوبته أزياده Aziyade بطلة روايته التي تحمل الاسم نفسه الواقع خارج أسوار المدينة وأعاد طلاءه باللون الذهبي. [المؤلف].

حتى وافتني المنية غادرت حديقة هذا العالم إلى الجنة. اقرأوا الفاتحة لعائشة زوجة أورمان أفندي<sup>(6)</sup>

كان الياسمين والسوسن والورد والزنبق والقرنفل والياقوتية (\*) الزهور المفضلة في حدائق العاصمة. لكن لم تكن مهة زهرة أكثر عثمانية من الزنبق، إذ كانوا يتعلقون بها أكثر من غيرها لأن حروف اسمها باللغة التركية- lale- هي نفسها حروف اسم الله. وكانت الإمبراطورية العثمانية تُجرَّد من الزنبق من أجل حدائق القسطنطينية. ففي العام 1574، كتب سليم الثاني إلى مسؤول بالقرب من حلب: «أريد نحو خمسين ألف زنبقة لحدائقي الملكية. وقد أرسلت لك أحد رؤساء خدمـي لأخذها. وآمرك بألا تتأخـر في أي حال من الأحـوال». وفي العام 1577، طلب مـراد الثالث ثلاثمائة ألف بصلة زنبق من القرم. كان الأتراك يعطون زهور الزنبق أسماءً مثل «أرجوان القزم» و«تألق الازدهار» و«وجه المحبوب» و«السهم الوردي»، وكانت ألوانها وسيقانها وسداتها (\*\* موضوعات للنقاش والمنافسة. كان الزنبـق التركي يتميّز بالتويجيات المدببة. فكانت الزنبقة المثالية توصف بأنها «على هيئة لوزة، وتشبه الإبرة، ومزيّنة بأشعة لطيفة، وتويجياتها الداخلية مثل عين الماء، كما بجب أن تكون، وتوبجباتها الخارجية مفتوحة قليلا، ورقبقة أيضا، كما يجب أن تكون». وفي الصيف، كانوا أحيانا يظللونها بالكتان حتى لا تحرقها الشـمس. ومن القسـطنطينية، انتشر الزنبق إبان القرن السادس عشر إلى أوروبا الوسطى والغربية<sup>(7)</sup>.

بحلول القرن الثامن عشر، كان البسفور محاطا عزارع الكرم والحدائق وبساتين الفاكهة. وكانت القرى المختلفة متخصصة في فاكهة مختلفة: قرية رومللي كاواك Rumeli Kavak في الكرز، وقرية بايكوز Beykoz في الكرز، وقرية بايكوز Beykoz في الجوز، وقرية ميجيديكوي Mecidiyekoy في التوت. وإبان القرن السابع عشر، أكل الجوز، وقرية ميجيديكوي الكرز ياقوتي اللون كثير العصير» حتى التخمة في يالياته ملك أحمد باشا وضيوفه «الكرز ياقوتي اللون كثير العصير» حتى التخمة في يالياته yalis الخشبية الاثنتي عشرة الواقعة على طول البسفور والقرن الذهبي (8)(\*\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> الياقوتية: زهرة جميلة من الزنبقيات. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> السُّداة هي العضو الذكري في الزهرة. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> تذكر أن اليالي yali بيت أو قصر أو مضيفة مبنية من الخشب على البحر مباشرة. [المترجم].

وسرعان ما أصبحت الياليات جزءا أساسيا من الحياة في القسطنطينية. في باريس، مُنع بناء البيوت الخشبية تدريجيا بعد منتصف القرن السابع عشر لتجنب الحرائق. وفي المقابل، كانت معظم البيوت في العاصمة العثمانية بعد القرن السادس عشر تُبنى من الخشب. لا ترجع أسباب ذلك فقط إلى ميزة الوفرة (تغطي الغابات الأناضول) والرخص وسرعة البناء، إذ كان البيت الكبير يستغرق شهرين أو ثلاثة أشهر فقط لإتمام بنائه، بل أيضا إلى الجغرافيا والإحساس الجمالي للمدينة. لقد بُنيت القسطنطينية على خط صدع أرضي، وكثيرا ما دمرتها الزلازل التي وقع أسوأها في الأعوام 1769 («القيامة الصغرى») و1648 و1719 و1766 و1894. ونظرا إلى أن الخشب ينثني، فإنه يقاوم الزلازل أفضل من الحجارة (وهو نفس ما توصل إليه المعماريون التقليديون في طوكيو). وكذلك كانت القسطنطينية أيضا مدينة مائية، والخشب يمتص الرطوبة أفضل من الحجارة. علاوة على أن اختيار الخشب نتج أيضا عن عشق المنظر، ذلك أن الجدران الخشبية تسمح بنوافذ أكثر عددا وأكبر مساحة من الجدران الحجرية.

ومن الخارج، لم تكن الياليات والكوناكات هذه الأبنية تطلى عموما بعيدا عن الماء) أقل جمالا من الحدائــق المحيطة. كانت هذه الأبنية تطلى عموما بالأحمر الصدئ وبعض الصور المميّزة. تبيّن البيوت القديمة المتبقية، مثل يالي عائلة الكوبروني ويالي سعدالله باشا في شنغلكوي Cengelkoy على الجانب الآسيوي للبسفور، الأبنية الخشبية الفخمة ذات الطوابق الأربعة التي بُنيت لأصحاب السفن المسيحين، وبيت كوافيان إيــوي Kavafyan Evi الكائن في منطقة بيبك Bebek أن جال هذه الأبنية من الخارج لم يكن يضاهي القصور الحجرية العظيمة التي أن جال هذه الأبنية من الخارج لم يكن يضاهي القصور الحجرية العظيمة التي اصطفت حول القنال الكبير بالبندقية. ربا كانت قوة العائلة الحاكمة هي السبب وراء ذلك، بمعنى أن ملاك هذه البيوت كانوا يخافون من استهجان السلطان أو حسده إذا ما مر بسفينة فوق مياه البسفور أو القرن الذهبي. وفي بعض الحالات، خصوصا إذا كان المالك مسيحيا، فإن أقسام البيت الواحد كانت تُطلى بألوان مختلفة، حتى تبدو للناظر كأنها بيوت منفصلة. نظريا، كانت البيوت التي يبنيها المسيحيون واليهود على الشاطئ يجب أن تكون أوطأ بقدمين من بيوت المسلمين، على الرغم من أنهم كثيرا ما كانوا يشترون بيوتا تكسر هذه القاعدة.

كانت الغرفة الأساسية داخل اليالي تسمى صوفا sofa، وهي عبارة عن غرفة استقبال كبيرة في طابق علوي، أو يكون جزء من هذه الغرفة مرفوعا بقدم واحدة عن الأرضية، ومغطى بسجاد فاخر ويصطف حوله الديوان. وكانت الأسقف والنوافذ والإطارات والجدران تنقش وتزيّن بموضوعات زهرية زاهية الألوان ومُذَهّبة، وورديات (\*) وأشغال أرابيسك، وكانت المشكاة الغائرة في الجدران تحمل زهريات أو مباخر. وكانت الزهور تُعرض إما في باقات في زهريات زرقاء وبيضاء وإما كزهرات فردية في زجاجات بندقية طويلة الرقبة. وكان المسيحيون واليهود والمسلمون يستخدمون أسلوب الزخرفة الداخلي نفسه. وفقا للمصمم الإنجليزي-الهولندي توماس هوب Thomas Hope، مؤلف الرواية الفنارية العظيمة أناستاسيوس تعماس هوب عرفا مؤثثة بكل أبهة العظمة الشرقية. فكانت الأرضيات تغطى بالسجاد الفارسي، والجدران تكسى بالمخمل الجنوي، وتحجب الأسقف العالية تعريشات مُذَهّبة. وكانت تنبعث من مباخر فضية سحابات من العطور النفيسة في كل الأرجاء». وكان كثير من بيوت اليونانيين الأغنياء تضم أجنحة منفصلة للرجال والنساء، مثل بيوت جيرانهم المسلمين (9).

رجا بسبب الإرث البدوي للعثمانيين، كان الأثاث قليلا، إذ اقتصر على مدفأة ومقاعد بلا ظهر (كانت توضع عليها صوان دائرية كبيرة لتناول الطعام)، وحول الجدران ديوان مطرز. وكانت المراتب توضع في دواليب في الجدران، ثم تُفرَد على الأرضية ليلا لتعمل عمل الأسرة. وكانت الجواهر والمنسوجات - السجاد وستائر الحوائط وأغطية المساند - الملمح الرئيس للترف. بعد أن زار ديبلوماسي روسي بيت الصدر الأعظم والقبطان باشا، كتب: «برغم ما يبدو على بيوتهم من الخارج من البساطة، فإن داخلها يغلب عليه الترف والعظمة. فالذهب والمنسوجات الفخمة واللآلئ والأحجار الكرية توجد بها بوفرة لا توصف».

شاركته ليدي ماري ورتلي مونتغو الرأي. زارت الليدي في العام 1718، قصر فاطمة ابنة السلطان أحمد الثالث ذات الأربعة عشر عاما وأرملة علي باشا التي كان حفل زواجها الأول مثالا للأبهة في العام 1709، والتي تزوجت ثانية من الصدر الأعظم إبراهيم باشا. كان قصرها يقع في موقع قصر تشيرغان Cirgan الحالي:

<sup>(\*)</sup> الوردية rosette: حلية معمارية على شكل ورد. [المترجم].

يقع [القصر] على أحد أجمل أجزاء القنال [البسفور]، وتوجد غابة جميلة خلفه على جانب التل. إن حجمه هائل، فقد أكد لي الحرس أنه يضم ثمانائة غرفة. لن أتحدث عن العدد لأني لم أحصها بنفسي، لكن من المؤكد أنه عدد كبير جدا من الغرف، جميعها مزينة بسخاء بالمرمر والتذهيب ورسوم رائعة للفاكهة والزهور.

## أما الغرفة التى كانوا يستقبلون فيها السلطان

فجدرانها مكسوة بخشب السنديان مثبت فيه عرق اللؤلؤ بزمردات كالمسامير، غير عرق اللؤلؤ والخشب الزيتوني المطعمة به الكثير من الخزفيات. أما الأبهاء وهي كثيرة وواسعة جدا، فإنها مزيّنة بزهريات ورد وصحون خزفية عليها رسوم فاكهة من كل الأنواع، مرسومة جيدا بالجص وملونة بألوان مفعمة بالحياة لها تأثير السحر. والحديقة مناسبة للبيت، حيث وزعت فيها الأشجار والنافورات والطرقات معا في فوضي مستساغة.

كانت الأكشاك المتناثرة في حدائق الياليات مبهجة أكثر من غيرها. يذكر سي آر كوكريل أن «الأكشاك من أكثر الأشياء سحرا ... إنها تصنع كلها من الخشب، وحتى أكثرها اتساعا ينجز في شهرين». كانت الأكشاك المزيّنة بقباب صغيرة وأشغال كتابية مُذَهّبة «تعطيك إحساسا بأنك تقرأ ألف ليلة وليلة». وكانت الشعريات الخارجية تخلق لوحة خضراء من الكرم والياسمين وزهر العسل (10).

كان القرب من الماء ميزة لياليات القسطنطينية. ونظرا إلى عدم حدوث مد بحري، فقد كان من الممكن بناء الغرف في مستوى البسفور نفسه، وليس أعلى منه. لذلك أعطى منظر الماء وصوته الداخلان بوفرة من خلال النوافذ، وانعكاسه على الأسقف، لبعض الياليات إحساس الطفو فوق سطح الماء. وبعض الغرف كانت تتخللها قنوات ماء محفورة في الأرضية. وعلى أرضيات غرف الصوفا المقببة، كانت النافورات المرمرية تقذف زخات من الماء. وكانت النافورات الحائطية توفر التبريد، فضلا عن صوت التلاطم الناتج عن سقوط الماء من كوب مرمري ألى آخر. وكانت الحدائق تضم شلالات مرمرية وبركا وقنوات دائرية. وبعد أن ألدت في مدن إقليمية مثل قستورية "وسفرانبولو"\*\* ودمشق، وأعيد إنتاجها في مدن إقليمية مثل قستورية "وسفرانبولو"\*\*

<sup>(\*)</sup> قستورية Kastoria: مدينة تقع حاليا في شمال اليونان في منطقة غرب مقدونيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> سفرانبولو Safranbolu: مدينة ومقاطعة في محافظة كارابوك التركية على البحر الأسود. [المترجم].

على لوحات جصية في أنحاء الإمبراطورية كافة، وكذلك في وثائق مثل عقود الزواج اليهودية، أصبحت ياليات القسطنطينية رموزا جلية «للأسلوب العثماني». كان من الطبيعي أن يأتي الطعام والشراب بين المتع الأساسية لسكان المدينة. سجل وليام هاربورن أول سفير إنجليزي المائدة التي قدمت له في القصر في العام 1582: «خروف مسلوق ومحمر، وأرز مرزود بتوابل متنوعة، وفطائر من أجود الأصناف وأطباق بها مكسرات لذيذة، وأشياء أخرى لا تحصى لا أعرف كيف أعبر عنها ... أما شرابنا فكان مصنوعا من ماء الورد والسكر والتوابل مخمرة معا. كان البيلاو الطبق الأساسي والاختبار الأول لكل طباخ جديد، وهو أرز مطبوخ في مرق لحم. كان هذا الطبق يقدم للغلمان في مدرسة القصر كشكل من الترفيه كل يوم خميس. كان الفقراء يعيشون على الخبز والماء والفاكهة والخضراوات واللبنة والأرز، وإن كانوا من المحظوظين، فكانت مائدتهم تشمل الدجاج أو الضأن والبيلاو، التي كانت تؤكل بعد العمل في نحو الخامسة مساءً. وبينما كان الأغنياء يأكلون الكافيار الأحمر (١١).

اعتمادا على مواريث البحر الأبيض المتوسط والشرق الأوسط وآسيا الوسطى، أصبح المطبخ العشماني بمرور الوقت واحدا من أكثر المطابخ تطورا في العالم. وقد الستاق الكثير من سكان إسطنبول السابقين إلى طعامها أكثر من أي سمة أخرى للمدينة. فبعد فترة طويلة من مغادرته المدينة شخصيا، ظل المليونير كالوست غالبينكيان Calouste Gulbenkian يعيش فيها من خلال مذاقها، إذ احتفظ بطباخ «شرقي» (تركي أو يوناني أو أرمني) لكي يعد له الأطباق التي استمتع بها في شبابه، التي كان من بينها الدجاج الشركسي المطبوخ بالجوز والفلفل العلو، والإسقمري المحشو - دون قطع جلده - بالأرز والكشمش وحبات الصنوبر والبصل، وحلوى بودينغ الدجاج pudding المعد من صدور دجاج مضروبة في الباب ناعم ومنكهة بالحليب والسكر والقرفة، وأنواع خاصة من الحلوى halva المصنوعة من بذر السمسم) التي تعد لتصفية النفوس بين الأصدقاء المتشاجرين أو لإنعاش عودة أبطال الحرب. وفي البيوت الغنية، كان الطباخون يطبخون السيقان اليسرى للحيوانات فقط (لأنهم كانوا يعتبرون السيقان اليمنى عسيرة المضغ لأن العبوانات تقف عليها أكثر من اليسرى).

كانت الخضراوات مفخرة المطبخ العثماني، إذ كانت تعد بدقة يندر وجودها في البلدان الأخرى. كان بعض الأطباق، خصوصا تلك التي تعتمد على «ملك الخضراوات» - الباذنجان - تحتاج أياما لتحضيرها. ثمة مجموعتان من الخضراوات الحارة كانت تقدم في الوجبات: الخضراوات الباردة مطبوخة بالزيت، والخضراوات الحارة مطبوخة في الزبد. وكانت عصائر الفاكهة تصنع من ثمر الورد البري أو البنفسج أو التوت أو التمر الهندي، وتبرد بثلج مجلوب من جبال بورصة ومخزن في صهاريج. وكانت تنكه بإضافة البندق والتوابل والنعناع. وكانت الفاكهة والمربات المحفوظة تخصصا آخر للمدينة. ثمة نوع من المربى كان يسمى بسبب لونه وثرائه «مستودع الياقوت»، لكننا غير ملزمين بأن نصدق ادعاء الدكتور جيمس دالاوي Dr James وكان البكميز عقال في أواخر القرن الثامن عشر إنه كان يحوي ياقوتا مصحونا. وكان البكميز Dekmez أو دبس العنب يصنع كل سنة في بيوت القسطنطينية لتنكيه الأطباق الأخرى(12).

اشترك اليونانيون والأرمن والأتراك في الطعام نفسه، تماما كما اشتركوا في المدينة عينها. وبالاستثناء الجزئي لمطبخ اليهود السيفارديم، لم تكن هناك مطابخ منفصلة، مثل المطبخ الصيني والهندي في لندن أواخر القرن العشرين، أو المطبخ اليهودي والإيطالي في نيويورك أوائل القرن العشرين. وكانت الاختلافات في المواد وطريقة التحضير ترجع إلى مستوى الثراء أو المنطقة أكثر منها إلى العرق أو الدين (على الرغم من أن المسيحيين كانت لهم أطعمة خاصة للصيام مثل السمك المجفف)(13). ومن هنا تأتي التشابهات بين كتب الطبخ «اليونانية» و«التركية» و«الأرمنية» في أواخر القرن العشرين، على الرغم من التنافر بين نزعاتهم القومية.

كانت تــاي الوجبات مباشرة ملذات التبــغ والقهوة. أدخل التجــار الإنجليز التبغ إلى القســطنطينية من أمريكا في العام 1601. في بادئ الأمر، مُنع في المســاجد باعتباره بدعــة كريهة. اتهم المؤرخ المعاصر إبراهيم بجــوي Ibrahim Pecevi المدخنين بأنهم يســممون الهواء، إذ إنهم من خلال «النفخ في وجوه بعضهم البعض، يجعلون الشوارع والأســواق منتنة». وفي العام 1633، حظر السلطان مراد الرابع التدخين وجعل عقوبته الموت. غير أنه كلما زاد التشــدد في تحريمه - بتعبير مؤرخ آخر هو كاتب جلبي Katib للمنوع مرغوب، وأُرسِلت Celebi

آلاف كثيرة من الرجال إلى مسكن العدم». وبدأ المدخنون- يأسا- في استنشاق رائحة أوراق التبغ المسحوقة. وأخيرا في العام 1647، أحل مفتي القسطنطينية التبغ. ومع نهاية القرن الثامن عشر، لم يكن التبغ أحد الصادرات الأساسية للإمبراطورية العثمانية فقط، بل كان أيضا إحدى الوسائل الأساسية - بعد القفاطين- لمنح المكانة والاعتبار أو الحرمان منهما. كان طول الغليون وجماله وتعقيد صنعه وفمه تشي برتبة المدخن وثرائه. وكانت أفواه الغليونات تصنع من الكهرمان أو سن فرس النهر أو العاج، وكان الكهرمان الليموني الشاحب الأكثر رواجا. وغدت وظيفة حامل الغليون مهمة حتى أصبح من أهل الثقة بين موظفي البيوت. وغدا الغليون «مكمن الإيتيكيت الشرقي»، أصبح من أهل الثقة بين موظفي البيوت. وغدا الغليون «مكمن الإيتيكيت الشرقي»، حتى إن لم يكن الزائر من المدخنين. وفي العام 1841، في لحظة من التوتر غير المعتاد في العلاقات الفرنسية - العثمانية، هدد السفير الفرنسي بمغادرة القسطنطينية إن لم يتلق اعتذارا رسميا لعدم حصوله على شرف الغليون في قصر السلطان (14).

وصلت القهوة من اليمن في منتصف القرن السادس عشر. وأنشأ سوريان أول مقهى عام في العام 1554، قبل مائة عام من ظهور المقاهي في لندن أو باريس. وبعد ثلاثة أعوام، عاد الرجلان إلى سورية بثروة لا بأس بها. وسرعان ما أصبحت المقاهي المراكز الأساسية للحياة الاجتماعية للرجال في العاصمة. كان الرجال يقضون فيها ساعات، بل أياما، في لعب الورق أو الدومنة أو التدخين، ولايزال بعضهم يفعل الشيء نفسه إلى اليوم \*\*. كان المقهى يوفر لهم الغليون، لكنهم كانوا يحضرون الفم والتبغ معهم. تبين صور المقاهي الصغيرة أنها من الداخل كانت منقوشة ومُذَهبة، وتحوي نافورات ومقاعد مغطاة بالسجاد ونوافذ كبيرة لتأمل المنظر من خلالها. كان الرجال يدخنون أو يكتبون خطابات أو يلعبون الداما. وفي الأحياء الأفقر وحول كان الرجال يدخنون أو يكتبون خطابات أو يلعبون الداما. وفي الأحياء الأفقر وحول على المقاهي عينها، لكن عروض العمل. وكان المسلمون وغير المسلمين يترددون على المقاهي عينها، لكن كانت هناك أيضا مقاه منفصلة لليونانيين والألبان والفرس والانكشارية (15).

وكما كانت الحال في فيينا القرن التاسع عشر، كانت بعض المقاهي ملتقى للنبهاء والكتاب. كتب إبراهيم بجوي:

<sup>(\*)</sup> في ضاحية كوزغونشـوك Kuzguncuk الصغيرة على الجانب الآسـيوي للبسـفور، التي كُتب فيها معظم هذا الكتاب، تصطف على جانبي الشارع الرئيس عشرة مقاه، لا تخلو من الزبائن أبدا.

كان بعضهم يقرأ الكتب والكتابات الرفيعة، وبعضهم ينهمك في لعب الطاولة والشـطرنج، وبعضهم يأتي بقصائد جديدة ويتحدثون في الأدب... وحتى الرجال العظماء لم يستطيعوا أن يمنعوا أنفسهم من ارتيادها. يقول الأئمة والمؤذنون ومدعو التقوى: «إن الناس أدمنوا المقهى، ولم يعد أحد يأتي إلى المساجد!» ويقول العلماء: «إنه بيت الشر، وإن المقهى أسوأ مكانا من حانة الخمر».

وبالفعل فُرض حظر على المقاهي، لكنه سرعان ما رُفع. وحتى الوزراء بدلا من أن يقرضوا المال للحكومة بفوائد مرتفعة، أخذوا يستثمرون في المقاهي (16). وبحلول أوائل القرن التاسع عشر، ذهب أحد التقديرات إلى وجود ألفين وخمسمائة مقهى في المدينة وحولها (17).

أصبحت القهوة - كالزنبق - خاصية مميّزة للقسطنطينية. كتب الرحالة الفرنسي ثيفنوت الذي أقام في المدينة في العام 1655 أن الأتراك يعتبرون أن للقهوة خصائص طبية، ف «لا يوجد فقير ولا غني إلا ويشرب كوبين أو ثلاثة منها على الأقل في اليوم». وحتى العقد السابع من القرن العشرين، كانت المقاهي الكبيرة ملتقى للموسيقيين المحترفين والحكائين. وكان الموسيقيون يغنون فيها عن العشق:

بِصَقْرِ عينيكِ أوقعتِ طائر قلبي في شراككِ... إن البلسم الحلو الذي يخرج من شفتيك حبيبتي يغريني إلى أخذ رشفة!

كان الحكاؤون يبدأون عادة بالقول: «في قديم الزمان، كان عباد الله كُثرا، وقديما جدا جدا كان الجَمل بائعا والفأر حلاقا والحمار حامل ختم الملك والبغل صانع أسلحة». كانت الحكايات تغلب عليها محاولات الزواج وغرائب الأجانب والأقليات. أما الحكايات حول البطل التركي الأسطوري الأبله خوجة (معلم) نصر الدين (\*\*)، فكانت المكافئ التركي «لحكايات الكلب الأشعث» (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> خوجة نصرالدين Hoca Nasreddin هو المقابل التركي لشخصية «جما العربي» الحكيم الشعبي صاحب النوادر، وله مقابل بهذا الاسم التركي أو أسماء قريبة منه في ثقافات تمتد من جنوب وشرق أوروبا إلى وسط وشرق آسيا وروسيا، فضلا عن الشرق الأوسط. يرد البعض أصل هذه الشخصية إلى قرية بمقاطعة سيوري حصار sivrihisar بمحافظة أسكي شهر Eskisehir التركية الحالية إبان القرن الثالث عشر في عهد الدولة السلجوقية، ويرده آخرون إلى مدينة خوي Khoy بمحافظة أذربيجان الغربية بإيران الحالية في زمن الاجتياحات المغولية، فضلا عن أصول أخرى منافسة. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> حكايات الكلب الأشعث shaggy-dog stories حكاية بتنويعات كثيرة في ثقافات غربية كثيرة، بطلها كلب أشعث، وكالله على إثارة فضول المستمع وتوقعاته. وتعتمد على إثارة فضول المستمع وتوقعاته. [المترجم].

في عيد الخضر في السادس من مايو، وهو اليوم الذي يخرج فيه القبطان باشا بالأسطول إلى بحر إيجة ويبدأ الجزارون في ذبح الحملان، اعتاد الناس في القسطنطينية على الخروج إلى الريف للتمتع بزهور الربيع والتنزه بأكل الحملان ومحشي ورق العنب والبيلاو. وكانت وجهتهم المعتادة واحدا من الواديين الأخضرين الواسعين: «مياه أوروبا الحلوة» عند نهاية القرن الذهبي، أو «مياه آسيا الحلوة» عند منتصف البسفور على الجانب الآسيوي. في إحدى السنوات، أعطي خوجة سعد الدين حَمل. فاستغل أصدقاؤه بساطته وطلبوا منه أن يشوي حَمله لهم لأن اليوم التالي هو يوم القيامة. وذهبوا جميعا إلى مياه آسيا الحلوة، وأخذوا غفوة من النوم بينما اللحم يُشوى على النار. ولما كانت النار ضعيفة، فقد أخذ الخواجة عباءاتهم وملابسهم وأذكاها بها. ولما صحوا وغضبوا من فعلته، قال لهم: «حيث إن بعد الغد سيكون يوم البعث، فإن أحدا منكم لن يكون في حاجة إلى أي ملابس (١٤)».

كانت المربى والعطور، إلى جانب التبغ والقهوة، تقدم إلى الزوار المكرمين في البيوت الكبيرة. وكانت المربى تؤكل بملعقة مُذَهّبة. ومن قنينة فضية ضيقة العنق، كانوا يرشون ماء الورد برائحة المسك على الأيدي. وكانت رائحة العطور المنبعثة من وعاء فضي يحوي عطورا محترقة تفوح في الغرفة، وتعطر الزائر كاملا إذا حملها تحت سترته أو قفطانه (\*). كان ذلك هو عطر السلطة. ففي القسطنطينية، كما كانت الحال في فيرساي، كانت الرتبة تتكشف من الرائحة، إضافة إلى اللباس والعادات. عندما تعلم لورد تشارلمونت كيف يحمل الوعاء تحت قفطانه «ضحك الرئيس أفندي بمودة وأخبرني بحس الفكاهة أنه كان سعيدا وهو يراني أبدأ في التكيف مع عاداتهم التي تمنى ألا أظل غريبا عنها لمدة طويلة». لقد كانت عادات القسطنطينية، كشأن عظمة القصر وفخامة المساجد، جزءا من رسالة المدينة إلى العالم الخارجي (19).

لكن همة متعا ومباهج أخرى كانت هارس بعيدا عن الأعين الأجنبية. كانت «وثائر أريكة المتعة» الأربع - بتعبير إبراهيم بجوي- هي التبغ والقهوة والأفيون والخمر. والأفيون على الرغم من تحريم الإسلام له، كان يباع في شارع بجوار الجامع

<sup>(\*)</sup> فوجىُ المترجم بهذه العادة نفسها في المملكة العربية السعودية، حيث يحمل الشخص المبخرة تحت غترته حتى تعبأ برائحة العود. [المترجم].

السليماني. ومع كل غروب، كان المدمنون يخرجون من القبور كالغيلان، يرتعدون ويتأتئون وهم يحتشدون هناك لشراء حبوب الأفيون. كان بعضهم يتعاطى حتى أربع حبات، يبلعونها بالماء، ويستمتعون برؤية أكشاك من اللآلئ أو حوريات الجنة. وكانت حفلات المساء للموسيقى التركية السوداوية الرتيبة في بيوت علية القوم، تبلغ آفاقا أعلى مع متع الأفيون والتبغ، حتى كان المشاهدون الصامتون يدخلون في حالة «من السكر بنشوى موهنة». وكان أفيون السلطان يخلط عادة بالعطور أو اللؤلؤ المصحون (20).

كان تحريم الكحول التقليد الإسلامي الأقل وضوحا في القسطنطينية. كان اليهود يستوردون الخمر من ألمانيا وإسبانيا، لكن الأكثر شعبية كان الخمر الحلو القادم من جزر بحر إيجة مثل ساموس وكريت، المحبوب منذ العصور الكلاسيكية، وربما لذلك كانت هناك أسباب اقتصادية سليمة للحرب التي دامت ثلاثين عاما بين البندقية والإمبراطورية العثمانية إبان القرن السابع عشر على جزيرة كريت. وبعد أن فتح جزيرة كريت، استعذب فاضل أحمد الكوبرولي، وهو مسترخ في جزيرة خيوس، منذاق الخمر الذي أدى إلى وفاته المبكرة. وكان العنب يُنزع، ويُنتج الخمر، على امتداد البسفور، حتى في أراض تملكها أوقاف إسلامية.

من عهد بايزيد الثاني (1481-1512)، وهو وقت مبكر، كان الشعراء يترددون على حانات سيئة السمعة على طول القرن الذهبي. وبحلول القرن السابع عشر، كما يذكر المؤرخ أوليا جلبي، كانت هناك ألف وأربعمائة حانة في القسطنطينية. مقارنة بالمساجد الحجرية الشاهقة، كانت الحانات صغيرة وقذرة، لكنها بتعبير أحد الشعراء:

من الخارج، تبدو الحانة مكانا قذرا لكن بداخلها نسيم وسحر واتساع<sup>(21)</sup>.

في لحظات التطهر Puritanism أو القلاقل، أو لضبط النغمة الملائمة في بداية عهد السلطان، كان الخمر يُحظر، وتُغلق الحانات، حتى حانات اليهود والمسيحيين (\*). لكن الباحثين عن المتعة كانوا يستعيضون عن بلور كأس الخمر بخزف كوب القهوة. وعلى أي حال، فقد كان هناك مَثل محلي يقول إن أمر السلطان يدوم من منتصف (\*) أغلق بايزيد الثاني وسليمان القانوني الحانات، وكذلك أغلقت في الأعوام 1613 و1622 و1670 و1747 و1754. [المؤلف].

النهار إلى الساعة الواحدة. وقد كان أغا الانكشارية وباشا البستانجية يديرون الضرائب على الحانات ويستفيدون منها. ولذلك أعيد فتحها سريعا(22).

كان السلاطين والمفتون عادة يشربون في السر ما يحرمونه على الناس في العلن. فلم تكن هناك عائلة حاكمة مسيحية، باستثناء عائلة ستيوارت، تعُبّ الخمر بنهم السلاطين العثمانيين (الذين كانوا مع ذلك أقل تفوقا عن رفاقهم المسلمين من الأباطرة المغول). وسليمان القانوني نفسه شرب الخمر حتى العقود الأخيرة من عهده، وتستخدم إحدى قصائده الخمر مجازا عن العشق، ذلك أن الخمر كان جزءا من واقع العاصمة:

لتحتفل الحانات حتى السُكْر بشفتيكِ الياقوتتين هاتين ولا يدع أحد كأسه من يده ليلا ونهاراً، ليشر بوا ويهيموا عشقا...

ومات ابنه سليم الثاني المعروف بالسكير من وقعة في الحمّام، ربما وهو سكران. وشرب مراد الرابع الخمر أمام أوليا جلبي، وقال له حينها: «أوليا لقد اطلعت الآن على أسراري، فاحذر من أن تكشفها».

احتفى الشعراء بالخمر، وليس الشربات. وصاحوا: «أيا ساقي أين مني طاسة تعطي الحياة؟»، وتمنوا لو أن خمرا بلون الزنبق يجري في عروقهم مكان الدم. وكتب أحد المفتين إبان القرن السابع عشر:

في المسجد دع المرائين ينغمسون في ريائهم وتعال إلى الحانة، وفيها يسقط عنك الرياء ولا ترى المراثين دعهم يسموا هذا المكان خمارة إن أرادوا وأعطني هنا القدح والساقي ودعهم يسموني سكيرا. ودعهم يقولوا «إنه لا يفيق أبدا» (23).

ثمة قاضٍ ومفتٍ كانا معروفين - بتعبير المؤرخ النمساوي العظيم هامر بورغشايل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستن المستقل المستن المستن المستن المستن المستن المستن المستقل المستن المستقل المستقلل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقلل المستقلل المستقلل المستقلل المستقل المستقلل المس

بلاد فارس في أكواب الشاي». أما المواطنون الأقل شأنا، فكانوا يشربون نوعا من البيرة يسمى «بوظة» (\*) كتب عنها أوليا جلبي أن «البوظة مسموح بشربها لأنها تعطي القوة لجنود العقيدة». وثمة نوع من الشنبص (\*\*) يسمى «روح البطاطس» potato spirit رائعلي. كان يصنعه اليهود في هاسكوي، كان يُشرب هناك في الحانات مع الخمر والمحار المقلي. ومع حلول القرن التاسع عشر، كانت «أمسيات المرح» شائعة. ونوع الطعام الذي لايزال يقدم اليوم في مطاعم إسطنبول، كان يقدم حينها: البندق، والجبن والبطيخ، وبطارخ السمك واللحم المتبل، والخضراوات الباردة كالباذنجان أو السلطات، والسمك المشوي أو المقلي، وبلح البحر، والكبد مطبوخا على الطريقة الألبانية، والجبن أو اللحم مطبوخا في الفطائر المعروفة باسم البوريك borek. كان ضيوف الحانات من الرجال يشربون في الفطائر المعروفة باسم البوريك borek. كان ضيوف الحانات من الرجال يشربون وقت مغادرة الحانة قد أوشك (24).

كان الخمر يفتح الشهية لممارسة الجنس. ونظرا إلى أن الزنا يورد فاعله المهالك في دنيا القسطنطينية، فإن الأدلة المكتوبة عن علاقات العشق غير الشرعية شحيحة. لكن على الرغم من كل الضغوط التي مارسها الدين والعادات والخوف، دخلت بعض النساء في علاقات غرامية مع رجال لم يكن زوجات لهم. وإذا لم يكن في مقدور النساء أن يخرجن من البيت، فإن أحباءهن كانوا يتواصلون معهن من خلال الدلالات اللاتي كن في الأغلب من اليونانيات أو اليهوديات أو الأرمنيات وكن يتنقلن من بيت إلى بيت (\*\*\*). وكما كتبت الشاعرة وكاتبة المذكرات ابنة القرن التاسع عشر ليلى هانم Hanim دكانت هؤلاء الدلالات مخادعات لأقصى حد، وكن أحيانا عارسن أشنع المهن». كانت الزهور التي تُلقى في الشارع إلى الحبيب تعبر عن لغة الحب السرية. وكان حمل زهرة نرجس بري يعني: «هل يمكن أن تحبني؟» وقطع برعم وردة نصفين يرسل السؤال: «هل يمكن أن تحبني؟» وقطع برعم وردة نصفين يرسل السؤال: «هل يمكن أن تحبني؟» وكان المعنى «أقدم رقبتي لحبل المشنقة بلا تردد» يُنقَل بنزع رأس البنفسجة. كان للحب أيضا شفرة مقفاة، مثل «كلمة فستق التركية

<sup>(\*)</sup> كانت البوظة تباع حتى وقت قريب - وربما لاتزال- في بعض الأسواق الأسبوعية في الريف المصري. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> الشنبص schnapps: مُسكر هولندي ثقيل. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> الدلّالة تاجرة تحمل بضاعتها فوق رأسها في خُرق أو ما شابه، وتنتقل بها من بيت إلى بيت، اكتسب دورها أهميته بسبب منع النساء من الخروج من البيت في ذلك الزمان، كانت كثيرا ما تقيم علاقات متينة مع زبائنها، وتُطلب منها سلع بعينها تأتي بها في زيارات لاحقة. [المترجم].

ikimize bir yastik وتلمح إلى الكلمة المقفاة معها yastik وتلمح إلى المعنى fistic التي تشير إلى الكلمة المقفاة معها yastik وتلمح إيبك ipek في اللغة التركية أما خيط الحرير الذي يسمى إيبك ipek في اللغة التركية فيشير إلى العبارة المسجوعة seni seviyorum pek أحبك بكل غبطة]»(25).

كتب عزيزي Azizi الذي كان يعمل في قلعة الأبراج السبعة ومات في العام 1585، قصائد توحي بأن المحبين تمتعوا بحرية كبيرة. «إنك يا زمان، يا ذات الشعر الطويل، عذاب الأرض الذي لا ينتهي»، فلها محبون بعدد شعر رقبتها عدان «جميلة ذات اليدين الصافيتين» و«عائشة ذات الكاحلين» تعرفان أين تجدان المتعة. كان الكثير من النساء تتاح لهن الفرصة للقيام بزيارات إلى الحريم في البيوت الأخرى وإلى الحمّامات أو السوق. وفي الشارع، وتحت غطاء العباءة والحجاب، كانت الواحدة منهن في عالم خاص بها، يحوي فرصا لما أسمته نزيلة لاحقة بالحريم «للعلاقات الغرامية غير المشروعة والوصال السري». وكن يستطعن أن يتكلمن بعيونهن الوضاءة المحدقة، فضلا عن ألسنتهن.

كتب الشاعر باقي:

إن كانت السيدات خارج البيت يمشين دائما محجبات، فلا تعجب! فقطاع الطرق يغطون وجوههم عندما يتجولون بحثا عن فريسة.

كانت بعض النساء، مرتديات حجابا أرجوانيا جريئا، يتنقلن من دكان إلى آخر في البازار بصوت صاخب ويختبرن أصحاب الدكاكين بأسئلة من نوع: «هل عندك شيء يناسبني؟ إن كان عندك بضاعة جيدة فأرنيها، لكن عليك أولا أن تأخذ مقاسي». وكان صاحب الدكان يجيش إثارةً بقدر ما يرى من أصابعهن المحناة.

حُكيت قصص عن نساء تركيات كن يستأجرن غرفا خاصة في حانات بيرا - أو مواخيرها - كن فيها «يشبعن رغباتهن الشهوانية ويكافئن عشاقهن بما يستحقونه». وكان الشباب أحيانا يتسللون إلى الحريم في زي النساء. ووفقا لبارون دي توت Baron وكان الشباب أحيانا يتسللون إلى الحريم في زي النساء. ووفقا لبارون دي العام 1755 de Tott إلى العام 1776، كانت النساء كثيرا ما يتعرضن للقتل على أيدي عشاقهن. وكانت جثثهن تشاهَد أحيانا عارية ومشوهة «طافية في الميناء تحت نوافذ قتلتهن أنفسهم» (26).

<sup>(\*)</sup> حبيبته اسمها زمان Zeman. [المترجم].

على أن بعض النساء قد وجدن الحب والصداقة في نساء أخريات. وقد عُرف عن المثليات أنهن مخلصات وقارئات جيدات. لقد كن «الرشيقات»، وكن عادة يكشفن عن حبهن بلبس ألوان أو وضع عطور ذات مغزى. والرسالة التالية من جارية تدعى فليكسو Feleksu كتبتها إلى بهيجة سلطان ابنة السلطان عبدالمجيد في العام 1875 حين كانت فليكسو مريضة بالملاريا، تكشف قوة العاطفة بين النساء، سواء كانت جسدية أو غير جسدية:

لبوقي الصغيرة، ما أشد حبي لك، وأنت أيضا قلت إنك تحبينني قليلا. إنك في هذا العالم بهجة قلبي. من عافيتك، أستمد عافيتي. صدقيني، ليس ذلك لأنك الأميرة بهيجة. هناك أميرات كثيرات، بارك الله في أعمارهن جميعا. تعلمين أني أحبك، لقد عطفت علي كثيرا. أحبك، أحبك، باختصار أحبك، بصدق أحبك، حقا أحبك. ها أنا قلت إني أحبك، وأنا فعلا أحبك، هذا كل ما في الأمر ... ماتت بهيجة سلطان بعد سنة واحدة، بعد أن تزوجت لأسبوعين اثنين فقط (27).

على النقيض من السرية التي كانت مضروبة على النساء المسلمات، مارست النساء المسيحيات علنا العادات الفاسقة لغَلَطَة. فكانت النساء اليونانيات يُوِّجَرن بالشهر من خلال ترتيب يعرف باسم «زواج الكابينة» marriage a la cabine مأخوذ من الكلمة التركية لشكل الزواج المؤقت الذي يسمى الكابينة (\*\*). ذكر أحد السفراء البريطانيين إبان القرن الثامن عشر عن سابقه أنه قضى سنواته الاثنتي عشرة في القسطنطينية «على صوفا مع النساء». ووفقا للورد شارلمونت، فإن «النساء جميلات جدا، ومهندمات في لبسهن، وحلوات في طباعهن، وهو ما يعد أمارة على أنهن لسن أعداءً للحب». وحيث إنه من واجبات الرحالة ألا يترك شيئا من دون أن يراه، فقد «زار مواخير كانت مرخصة من جانب أغا الانكشارية وباشا البستانجية. كانت نزيلات هذه البيوت إما مسيحيات أو يهوديات، «الكثير منهن جميلات جدا وبارعات في كل الفنون والإغراءات اللازمة لمهنتهن». في إحدى زياراته، أحاطته «رئيسة البيت»، وهي امرأة يونانية (\*\*\*)، بثماني عشرة «إلهة» متجردة ذكّرنه بهيرا وأثينا وأفروديت (\*\*\*\*). وفي نهاية القرن الثامن عشر،

<sup>(\*)</sup> من معاني الكلمة التركية kabin «مقصورة» أو «مهر» أو «صداق» أو «أجر المرأة»، وربما تستخدم لشكل من أشكال زواج المتعة، وإن كانت كلمة «متعة» في مصطلح «زواج المتعة» التركي مأخوذة عن اللغة العربية muta evliligi. [المترجم]. (\*\*) اليوم «مدام ماتيلدا» Madame Mathilde ملكة حي المواخير في إسطنبول الواقع بجانب برج غَلَطَة وواحدة من أعلى دافعي الضرائب في تركيا، كاثوليكية أرمنية. [المؤلف].

<sup>(\*\*\*)</sup> في الميثولوجيا اليونانية، هيرا Hera ملكة السماء وأخت زيوس وزوجته وإلهة النساء والزواج، وأثينا Athene إلهة الحكمة والفنون والصنائع النسوية والخصب والإنجاب، وأفروديت Aphrodite إلهة الحب والجمال. [المترجم].

كان أفضل المواخير موجودا بجانب السفارة البريطانية. وهمة مَنْ كن يمارسن العمل مستقلات، وكن يمتعن زبائنهن في الجبّانات التي كانت النساء تذهبن إليها من دون مرافق على فرض أنهن ذاهبات لزيارة قبور الأقارب(28).

وفرت القسطنطينية شكلا من الحرية كان يصعب تحصيله في أوروبا الغربية، وهي حرية ممارسة المثلية الجنسية للرجال. كان الرجال المثليون في أوروبا الغربية يعاقبون بالسجن أو الموت. بيد أن الفاتح وعد جنوده بكل من «النساء الجميلات جدا الشابات والحسناوات» و «الأولاد أيضا الكثيرين جدا والمليحين جدا ومن عائلات النبلاء». كان رادو Radu أخو فلاد المخوّزق أمير فلاشيا (الأفلاق) الذي يعد الأصل لأسطورة دراكولا، المحظي الأشهر للسلطان (\*). وصل رادو رهينة إلى البلاط العثماني في عمر السابعة، «ليس أطول من باقة ورد». في البداية، تمنع على السلطان وجرحه بسيف وهرب فوق شجرة، قضى عليها ليلته. وبعد أن أصبح محبوب السلطان، كوفئ أخوه بعرش فلاشيا (الأفلاق) (29).

وبعد قرن، كتب زائر فرنسي أن الأتراك «أيضا ضعاف أمام رذيلة سدوم (\*\*\*)، وهي منتشرة بين النبلاء وعلية القوم أكثر منها بين الناس العاديين، فقلما تجد قائدا ليس له برادشي bardace واحد أو أكثر». كانت المقاهي والحانات تضم «غلمانا مليحين يعملون عمل المومسات لجذب الزبائن»، بتعبير أحد الرحالة الإنجليز. وبعد 200 عام شجب تشارلز وايت Charles White «المنظر المقرف للغلمان الراقصين اليونانيين بغَلَظة... الذين يثيرون غثيان حتى أجلف العقول». وفي الحريم والحمّامات، كانت النساء يستمتعن بفرق من البنات ترقصن بزي الرجال على أنغام موسيقى العود والقيثارة والصنوج. وفي حانات الانكشارية وحانات البحارة، وفي حفلات الحلوى halwa الشيئائية التي يقيمها الوجهاء، كان غلمان يرتدون ملابس أنيقة وشعرهم طويل، ولهم أسماء مثل «الكرة الذهبية» و«مجعد الشعر» و«العالم الجديد»، يرقصون بطريقة لا تترك شيئا للخيال (60).

تفسر هذه الانحرافات السبب الذي جعل المقيمين الأجانب في القسطنطينية يكتبون كثيرا حول «الحرية والمتع» التركية أو «السهولة والحرية في الحياة الشرقية». (\*) فلاد الثالث أو فلاد المخوزق المالا الم

لم يكن هؤلاء يشيرون إلى عدم وجود بنية طبقية صارمة وحسب، بل إلى وفرة المتع المتاحة أيضا، لذلك كانت البندقية تمنع الأولاد الأقل من ستة عشر عاما من السفر إلى تركيا خوفا من أن «يصبحوا أتراكا». والكثير من الديبلوماسيين والطلاب البنادقة «الذين استهوتهم هذه الشهوة» قرروا أن يصبحوا أتراكا ويبقوا في القسطنطينية. بينما لم يستقر مسلم عثماني واحد في البندقية (31).

كتب شعراء المدينة قصائد عشق في «ظبيان إسطنبول»، وهم في الأغلب الخدم والغلمان الراقصون في الحمّامات. كانت ساحة الألعاب الرومانية القديمة المجاورة لجامع السلطان أحمد المعروفة باسم الأقيدان «الملاذ المفضل للشبان المليحين». كان الشعراء يشبّهون أجسامهم بأشجار السرو، ووجوههم بالقمر، وشفاههم بالياقوت. وكانوا شموعا، ومحبوهم فراشات تنجذب إلى اللهب. تمنى الشاعر لو أن وجهه كان حصيرة على أرضية حمّام محبوبه.

في كل ليلة تترك الغرباء يضعونك في مكنون قلوبهم آه يا مستبد، إن لي قلبا أنا أيضا! كيف تكون قاسيا إلى هذا الحد؟ تأتي يا غلام الخمّار، وردة في يد، وفي الأخرى خمر أيهما أختار؟ من سيشبعني الوردة أم الخمر أم أنت؟ (32).

كان من أسباب الاحتفاء بالغلمان أن ذلك كان مقبولا اجتماعيا، في حين كانت الإشارة الصريحة إلى النساء في الكتابة أو المحادثة صادمة ومريعة. ونظر بعض الشعراء إلى هذا الحب باعتباره نقيا. بيد أنه في حالات كثيرة، لم يكن هذا الحب نقيا ولا بديلا. وفي القصر، كان مراد الرابع - كما ذكر أوليا الذي كان من أفراد حاشيته - يقرأ من حين إلى آخر:

ليس لي أن أقول شيئا في المأبون النظيف (\*\*) لكن ألف لعنة في اليوم على المأبون القذر.

ونظر السلطان في وجه حامل السيف ضئيل الحجم مصطفى: «ما رأيك في هذه القصيدة يا مصطفى؟»، فاحمرت وجنتا حامل السيف، فأعطاه السلطان عباءة من فراء السمور تكريها. وبعد مائة عام، كتب الشاعر نديم أن كل العلماء كانوا مغرمين بالأولاد، ولم يكن منهم من يجد متعة في حب النساء(33).

<sup>(\*)</sup> المأبون غلام يتخذ لأغراض جنسية شاذة. [المترجم].

وجدت نزعة الميل إلى الجنسين في القسطنطينية أوضح تجسيد لها في كتابات فاضل بيه Fazil bey (1810 - 1759). ولد فاضل في صفد بفلسطين لأسرة عربية شاركت في ثورة ضد الأتراك، وأحضر إلى القسطنطينية وتعلم في مدرسة القصر (\*\*. وظل مقيما في المدينة، إلا لفترة نفى فيها إلى رودس في الأعوام من 1799 - 1804، حتى مات معدما في بيشيكتاش في العام 1810. في كتابه «زناننامه» Zenanname (كتاب النساء) الذي كتبه في العقد الأخير من القرن الثامن عشر، زعم أن الجمال تجسيد لله نفسه وأن الله هو الموضوع الأسمى لعاطفة المحب. توجد بين السطور في كتبه أنشودة للمتعة، فنساء القسطنطينية لديهن بشرة وردية ومشية رائعة يود العالم بأكمله أن يقلدها. كانت بعض النساء - في رأيه - تظل محتجبات تماما لدرجة أن أحدا لا يراهن حتى في العالم الآخر، كالببغاوات في القفص «لا الشمس سبق لها أن أشرقت على وجوههن، ولا الريح طيّر شعرهن». لكن همة أخريات كن أميّل إلى المغامرة. وعلى طريقة العثمانيين، صنّف فاضل بيه النساء وفقا لأعراقهن: الفارسيات واسعات الاطلاع ذوات عيون مسكرة، والسودانيات وجوههن كالليل، والحجازيات جميلات لكنهن فارغات العقل وشفاههن زرقاء وأنوفهن معقوفة، واليهوديات فيهن طبائع سيئة، والأرمنيات سيئات التصرف وسيئات الملبس لكنهن لسن قبيحات جميعهن، واليونانيات فاتنات ومغريات، و«لا بد أن نتخذ حبيبات من كل هؤلاء». أما الشركسيات، فإنهن أفضل من الجميع، «يجد المحب كل ما يتمنى في المرأة الشركية». كما وصف اليمنيات والإسبانيات والهولنديات والإنجليزيات:

> من حمرة وجنتيها أخذ الورد لونه أما فمها، فيعلّم العندليب الغناء.

في كتابه «خوباننامه» Khubanname (كتاب الجهال في الرجال) احتفى - وإن كان بتفاصيل أقل - بالغلمان من القوميات عينها، إذ هدده حبيبه حينذاك بأن يتحول إلى امهرأة إن لم يكتب قائمة في الغلمان، كما كتب في النساء. فكتب أن قلبه يصير ساحة مطاعنة يدفع فيها ملك ملكا. ووصف الفرس بأنهم طوال ومليحون، ولهم (\*) أعدم جده طاهر عمر وأبوه على طاهر في العامين 1775 و1776 لاشتراكهما في ثورة ضد الدولة العثمانية. الشير فاضل المثلية الجنسية فضلا على عشق النساء، وتدور قصائده كلها حول اشتهاء النساء والرجال: الديوان Defter-I Ask وكتاب العشق Zenanname وكتاب الجمال في الرجال Hubanname وكتاب اللهوات. (المترجم).

حواجب مثل القوس وخدود حمراء ووجوه مستديرة وأنهم سادة الغنج. أما غلمان بغداد، فهم «كالعذاب» ولا يلتزمون بالمواعيد أبدا. والفرنسيون رغم جمالهم، فإنهم خرقاء في الفراش. والأرمن مفيدون ضد البرد، «احتفظ بسركيس للشتاء، فجسمه مثل غابة من الشعر» (\*). أما الألبان فإن أصواتهم منفرة وكذلك بطونهم كبيرة ورقابهم سميكة. تأسرني صدور اليونانيين الفضية وبشرتهم البيضاء، و «أجسامهم متناسقة إلى حد أدهش العالم»، وقد يقذفون أنفسهم في أعمق بئر من أجل الحب حتى وهم في عمر الخمسين (34).

في لياي رمضان، وبينما يفطر المسلمون بعد طول انتظار طوال النهار، كانت القسطنطينية تغرق في المتعة. كان يجري الإعلان عن الغروب والإفطار بطلقات من المدافع، فتدب الحياة في الشوارع التي عادة ما تكون هادئة في المساء، في حالة من سعار الطعام والشراب والموسيقى: «ففي خلال بضع دقائق تتحول المدينة التركية إلى وحش بمائة ألف فم يأكل ويشرب». كانت تعلق آيات من القرآن بخيوط بين المآذن بحروف مضيئة. وفي الشوارع أسفل هذه الزينات، كان العامة يستمتعون بالحواة والمشعوذين وقراء البخت ومسرح عرائس الظل المعروف باسم قره جوز (\*\*) الذي تمثل فيه شخصيات بطول نحو خمس عشرة بوصة (غالبا بذيئة جدا) حكايات العشق والمعارك. وكانت بيوت الباشوات تشهد حلقات لتلاوة القرآن في أفنيتها. وكانت بيوت أخرى تقدم مسرحيات كوميدية بفرق من اليونانيين أو اليهود، «يقلدون المسؤولين المختلفين بالإمبراطورية وكانوا يتقنون أداءهم بالسخرية الصريحة من هذه الشخصيات»، طبعا من دون المساس بالسلطان والصدر الأعظم. وكان بمقدور الفقراء أن ينتقلوا من بيت لل آخر ليشاهدوا هذه التسالي ويأكلوا بقدر ما يشاءون (35).

بلغت عقيدة المتعة أوجها في «عصر الزنبق» إبان أوائل القرن الثامن عشر الذي يعد - إلى جانب عهد سليمان القانوني ومنتصف القرن التاسع عشر - أحد العصور الذهبية الثلاثة للمدينة العثمانية. كان السلطان مصطفى الثاني (1695

<sup>(\*)</sup> الاسم سركيس Sarkis وسرغيس Sargis منتشر بين الأرمن. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> يذهب بعض الباحثين إلى أن القره جوز Karagoz الذي يعني بالتركية «أسود العينين» في إشارة إلى سوداوية نظرته إلى الأمور، يختلف عن الأراجوز المصري الذي يردونه إلى زمن الفراعنة أو زمن قراقوش على أقل تقدير، وأن الأتسراك ربا أخذوه عن المصريين، ومن أداة ذلك أن أوليا جلبي ذكره في كتابه «سياحت نامه مصر» باعتباره من الفنون التي تميز المصريين. [المترجم].

- 1703) المولع بالصيد يقيم بالكامل تقريبا في إدرنة. فانتقل السفراء والتجار إلى إدرنة، وبنت الأميرات قصورا هناك، فثارت القسطنطينية. وفي العام 1705 أدت ثورة الانكشارية المدفوعة من العلماء وعائلة الكوبرولي إلى عزل مصطفى الثاني. ووعد السلطان الجديد أخوه أحمد الثالث بألا يقيم في إدرنة (36).

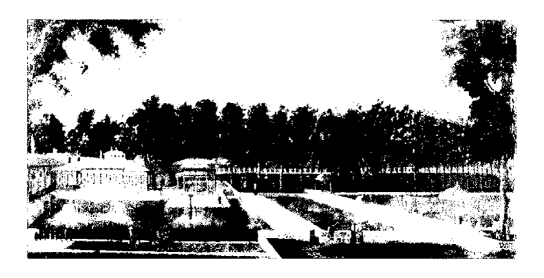
لم يكن أحمد الثالث طاغية جشعا أمر بإعدام عائلتي كانتاكوزينوس وبرانكوفان وحسب، بل كان أيضا مولعا بالكتب. وفي الوقت نفسه تقريبا الذي بدأ فيه الملوك الأوروبيون الآخرون في تفضيل مقر الإقامة الخاص على المقرات الحكومية، اشتكى أحمد الثالث إلى صدره الأعظم من الإتيكيت في قصر توبكابي: «إذا صعدت إلى إحدى الغرف أجد أربعين غرفة للوصفاء. وإذا أردت أن أخلع بنطلوني لا أشعر بالارتياح. يجب أن يصرفهم حملة السيف من خدمتي ولا يتركون إلا ثلاثة أو أربعة رجال حتى أشعر بالراحة في الغرفة الصغيرة». وفي مسعاه إلى غط الحياة غير الرسمي، بدأ السلطان في بناء أكشاك وقصور أصغر حول العاصمة كان يفضل المقام فيها على قصر طوبقابي، منها دار البهجة الأبدية Whouse of Eternal Gaiety في دفترداربورنو Defterdarburnu ودار الشرف الأبدي House of Eternal Honour في أوسكودار. كتب سفير البندقية: ودار الشرف الأبدي المنجد مثالا سابقا للسلطان في ابتعاده عن القصور الملكية لفترات طويلة» (37). تتلخص روح العصر في نقش علقه السلطان على كشك في طوبقابي:

بارك الله في هذا الكشك وملأه بهجة ليغص كشك السعادة في الهناء!

بنى السلطان قصره الأكثر شهرة المسمى سعادت أباد Sa'adabad أو قصر السعادة الأبدية في مكان تقليدي للاستجمام على جدول مائي يؤدي إلى القرن الذهبي في منطقة كاغيت خانة (التي يسميها الأوروبيون مياه أوروبا الحلوة). تأثر قصر السعادة بصور منقوشة لقصر فيرساي لاتزال موجودة في مكتبة توبكابي وبنصائح محمد سعيد منقوشة لقصر فيرساي لاتزال موجودة في مكتبة توبكابي وبنصائح محمد سعيد Mehmed Said الذي رافق سفارة أبيه إلى فرنسا في العام 1721 لكي يتعلم حول القلاع والتجارة والعادات الفرنسية ولتقوية التحالف بين الإمبراطوريتين. جُمع المعماريون من أوروبا. وزُرعت الحديقة على طريقة فيرساي بصفوف مستقيمة من الأشجار ومربعات من بيوت الزهور. وتحت الإشراف الشخصي للصدر الأعظم وصهر السلطان

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

إبراهيم وعلى نفقته، استغرق بناء القصر من يونيو إلى أغسطس 1722. عُدًّل جزء من مجرى الجدول ليصير قناة مستقيمة بضفتين مرمريتين بطول ألف ومائة متر، تصطف حولها البرك والشهلالات والمظلات المُذَهّبة. وعلى الرغم من التأثير الفرنسي، فإن القصر والأكشاك في سعادت أباد جاءت تركية جدا كذلك، بالأفاريز الناتئة العريضة والقباب الذهبية والجدران المطلية بالأزرق والأحمر والأخضر الزاهية، إذ كان من بين الحريات التي تمتعت بها القسطنطينية حرية الألوان. كان الماء ينزل من نافورات برونزية ذات رؤوس تنانين إلى برك مرمرية. واحتفالا بإكمال القصر واسمه، أنشد الصدر الأعظم يقول: «بورك السلطان أحمد الذي جلب السعادة الأبدية (سعادت أباد) إلى الدولة». وطلب من مائتين من الوجهاء العثمانين أن يبنوا بيوتا مختلفة الألوان بالقرب من القصر، زيّنت برموز لمناصبهم: المدافع لقائد المدفعية، والطيور لرئيس مربي الصقور. بيد أن تصميمي القصر والحديقة لم يكونا السمتين الوحيدتين للثقافة الفرنسية اللتين كانتا تدخلان البهجة على قلب السلطان، إذ طُلب من فرنسا أيضا ألف قنينة شمبانيا وتسعمائة قنينة برغندية (فينة شمبانيا



رسام مجهلول، منظر لقصر سلعادت أبناد، في نعلو العنام 1770. يظهر القصر والنافورات والطرقات المشلجرة واضحة جدا. كان قصر سلعادت أباد الواقع على الجانب الأوروبي من المدينة، منتجعا معتادا للمتعة منذ بنائه في العام 1721 حتى العام 1914. وهذه اللوحة إحدى اللوحات الثمانين التي رُسِمت بتكليف من السلفيرين السلويديين أواريك وغوستاف سيلسنغ.

<sup>(\$)</sup> البرغندية burgundy خمر يصنع في برغنديا بفرنسا. [المترجم].

احْتُفل بقصر سعادت أباد من قبل أعظم الشعراء العثمانيين، وهو نديم «الرفيق المرح» الذي ولد في القسطنطينية نحو العام 1680 لعائلة من العلماء، وكان أمين مكتبة وصديقا للصدر الأعظم إبراهيم. تميّز نديم بتلذذ وثني بالحياة، فغنى لملذات الخمر والحب واللحظة العابرة. خاطب نديم صاحبه في قصيدته الأشهر يقول:

دعنا نسلى القلب الذي تعب دعنا نزور قصر سعادت أباد يا سروتي المتمايلة، هيا! (ش انظر، ها هو قارب الكياك يقف هناك متأهبا على الرصيف دعنا نذهب إلى قصر سعادت أباد يا سروق المتمايلة، هيا!... خذ إذنا من والدتك، أخبرها بأننا ذاهبون لصلاة الجمعة في مكان بعيد. لا بد أن نختلس يوما على الأقل من القدر وهمومه! ونذهب إلى الشوارع الخلفية المنعزلة حتى نصل إلى درجات الميناء. دعنا نزر قصر سعادت أباد يا سروتي المتماثلة، هيا! هيا نضحك وتلعب ونسرق من العالم المتعة! هيا نشرب الماء الطالع من عيون عدن! هيا نرى ماء الحياة وهو يقفز من أفواه التنانين! دعنا نزر قصر سعادت أباد يا سروتي المؤثرة! كتب نديم أيضا مديحا في العاصمة، امتدادا لإرث مديح المدينة القديم. أنت يا مدينة اسطنبول لا نظير لك ولا ثمن! أضحى بكل بلاد فارس فداء حجارة واحدة من حجارتك! أنت جوهرة نُقشت على بحرين. أنت كالشمس تدفئين العالم بأكمله.

وإسطنبول هي السماء السابعة، وجنة عدن، ومنجم السعادة. في بازاراتها، تباع حلة المعرفة. ومساجدها محيطات من النور، وسكانها لطفاء ومهذبون.

> إنها إسطنبول المحظوظة المزدهرة إن لدينا ما يجعلنا نفختر بك! بوسعنا أن نقول إن قصورك وتلالك وضفافك جميعها تنفث البهجة والمتعة واللذة.

<sup>(\*)</sup> شجرة السرو - كما ورد قبل فقرات - كناية عن المحبوب الذكر. [المترجم].

هل بوسع أحد أن يصفك يا إسطنبول؟ لا أريد فقط أن أمتدح الصدر الأعظم الممتاز... لقد غرق خادمك نديم يا سيد العوالم في هاوية تغص بالنعم والعطايا والإحسان! (39)

في أثناء هذا الفاصل من المتعة تراجع استخدام الموت كسلاح بيد العائلة الحاكمة. كان للسلطان طبيب يهودي يدعى دانيال دي فونسيكا كان السلطان طبيب يهودي يدعى دانيال دي فونسيكا ألم المحام، وكاس في القسطنطينية من العام 1702 إلى العام 1730، وكان السفراء الأجانب كثيرا ما يستشيرونه بشأن السياسة العثمانية. كتب فونسيكا في العام 1724 أن الصدر الأعظم لم يكن من رجال القصر الجيدين ولا سياسيا بارعا وحسب، «بل كان أيضا رجلا مهذبا إلى ما بعد الوصف... منذ أن دخل الصدر الأعظم الوزارة، تخلصت هذه الأرض كليا تقريبا مما عُهد عنها سابقا من بربرية ووحشية. واليوم ينعم الجميع ويعيشون للمتعة، وكل شيء يفيض باللطف والانسجام». ووافقته ليدي ماري ورتلي مونتغو على رأيه: «أنا على يقين من أنهم يتبنون فكرة صحيحة عن الحياة، إذ يقضونها في الموسيقى والحدائق والخمر وأطايب الطعام، بينما نحن نعذب أدمغتنا بخطط السياسة أو دراسة علوم لن ننال منها شيئا، وإن فعلنا، فلن نستطيع أن نقنع الناس بأن يقد روها إلى الحد الذي نقد رها به» (40).

تحولت عقيدة الزنبق إلى هوس من نوع «هوس الزنبق» الذي بلغ ذروته في هولندا في العام 1637. كان الهواة يدفعون حتى ألف قطعة ذهبية في بصلة الزنبق الواحدة، إلى أن أصدرت الحكومة قوائم أسعار رسمية. وكان مجلس من خبراء الزهور برئاسة رئيس زراع الزهور بقصر السلطان يعاين أنواع الزنبق الجديدة، وإذا وجدها بلا عيوب يعطيها اسما رسميا (14). أنتج أمير البحر مصطفى باشا أربعة وأربعين نوعا جديدا، والصدر الأعظم ستة أنواع. وإجمالا، سجل ثمامائة وتسعة وثلاثين نوعا في سجل خاص بالقصر. وفي حديقة الزنبق التي أنشاها السلطان في الفناء الرابع بالقصر، كان يقيم في كل ربيع احتفالا، كانت ألوان الزنبق فيه تنسجم مع ألوان ملابس الضيوف وزهريات الزينة المملوءة بالسوائل. وفي إحدى

<sup>(\*)</sup> بروتوOporto) Proto في الإنجليزية) حاليا ثاني أكبر مدينة في البرتغال بعد لشبونة. [المترجم].

الأمسيات، رتبت سيدات الحريم أكشاكا لبيع الزهور في بازار تمثيلي، وكان السلطان المتسوق الوحيد (42).

أصبح البسفور مركز حياة المدينة. ونشأ تقليد ينتقل فيه الناس إلى يالياتهم الواقعة على البسفور قبل عيد الخضر (السادس من مايو) ويعودون إلى المدينة في روز القاسم Ruz-i Kasim (السابع من أكتوبر) الذي كان أيضا النهاية التقليدية لموسم الحملات العسكرية. كان لبطريرك القدس ومفتي المدينة المنورة والعائلتين الأرمنيتين الثريتين كومورسيان Kumurcuyan ودوزوغلو Duzoglu وعائلة علماء الدين الكبار دوري زاده وعائلتي مافروكورداتو والكوبرولي، بيوت على البسفور. وكان محمد أفندي دوري زادة يعيش في سعة من العيش، حتى إن السلطان محمود الأول (1730 - 1754) حين حل ضيفا على بيته في أوسكودار في زيارة مفاجئة لتناول إفطار رمضان، استطاع أن يكرم السلطان ومائة وخمسين من حاشيته .

أصبحت القسطنطينية غط حياة، إذ كانت المدينة الوحيدة التي كانت منتجعا وعاصمة، على خلاف لندن وباريس اللتين كانتا عاصمتين فقط. وحّدت ملذات الطعام والخمر والموسيقى والحانة والمقهى والبسفور المسلمين وغير المسلمين. في لوحات جان باتيست فاغور Pean-Baptiste Vanmour واللوحات التي رسمها جان إتيان ليوتار Jean-Etienne Liotard خلال السنوات الأربع التي قضاها في العاصمة من العام 1738 إلى العام 1742، نجد اليونانيين والأرمن والفرنجة بالمدينة لا يشبهون العثمانيين وحسب، بل يفعلون أشياء عثمانية كذلك. من ذلك أن نجد سيدة ترتدي قبقابا خشبيا وعباءة مبطنة بفرو القاقم تدخل حمّاما، وسيدات متكتات على وثائر يلعبن المنكب mankab وهي أحد أنواع لعبة الطاولة، أو يعزفن الموسيقى، وأخريات تطرّزن أو تشربن القهوة، فضلا على الملابس والوثائر وأباريق القهوة التي كانت عثمانية تماما. ولا يتضح أنهن يونانيات أو فرنجيات إلا من الرجال الذين يُصوّرون بجانبهم. يتأكد دور القسطنطينية كمدينة للمتع من الكلمات التي أعطتها للعالم الخارجي: sofa (صوفا) وkioska (كشك) وoffee (مهوة) وcoffee (قهوة) وturban)

## القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924.



الرسام جان إليان ليونسار Jean-Etienne Liotard، هيلين غلاقياني البراسام جان إليان ليونسار Mr Levett، هيلين غلاقاني الجائسة والتاجر الإنجليزي السيد ليفيت Mr Levett، في نحو العام 1790. ترتدي هيلين غلاقاني الجائسة إلى اليسسار زي تتر القرم التي عمل فيها أبوها - ابن إحدى عائلات بيرا البارزة - قنصلا فرنسسيا. ويرتدي ليفيت الذي كان صديقا لليوتار ملابس عثمانية مبطنة بالفراء في إشارة إلى ثرائه ورغبته في تبنسي العادات العثمانية. كما رسسم الفنان العظيم ليوتار، الذي عاش في القسسطنطينية بين العامسين 1738 و1742، أيضنا مصنوعات ترمز إلى المتع العثمانية: العود على اليسسار، وفواحة عطسر ومبخسرة موضوعتين فوق صندوق كتابة مطعم بأصداف السسلاحف وعرق اللؤلؤ. تعزف الأنسة غلاقاني على الطنبورة أو القيثارة، ويمسك السيد ليفيت غليونا طويلا من خشب الياسمين.

كانت القسطنطينية عالما قائما بذاته، مقتنعا بسموه على المدن الإقليمية. من ذلك ما كتبه الشاعر يوسف نبي (\*): «لا شيء يكشف عن وضاعة الولايات غير مشاهدة القسطنطينية. تدور السماء مرغمة حول العالم كله، غير أنها لا ترى في أي مكان مدينة مثل القسطنطينية. انظر كيف تومض بالجمال إذ يعانقها البحر ضاحكا!»، كانت

<sup>(\$)</sup> يوسـف نبي Yusuf Nabl (من 1642 إلى 10 أبريل 1712) شـاعر عثماني في بلاط السلطان محمد الرابع، انتقل إلى القسطنطينية من ولاية أورقة في عمر الرابعة والعشرين، وعاش فترة في حلب، ثم عاد إلى القسطنطينية التي مات فيها، تميز شعره بكثرة الأقوال والانتقادات الشعبية لعصره. [المترجم].

إمبراطوريتها للذوق مطلقة كما كانت السلطة السياسية للسلطان. كتب أمير لاين بعين فرد الحاشية الحادة: «تحدد القسطنطينية الموضة لياش، كما تحددها باريس للمحافظات، بل إن موضة القسطنطينية كانت تصل أسرع. كان اللون الأصفر هو اللون المفضل للسلطانات. وفي ياش، أصبح اللون المفضل لكل النساء. وحلت الغليونات الطويلة المصنوعة من خشب الكرز في القسطنطينية محل الغليونات المصنوعة من خشب الباسمين. وها نحن نبلاء البويار لا نستخدم غير غليونات خشب الكرز حاليا» (44) أصبحت المدينة مقصد الرحلة الكبرى (4) للزوار الباحثين عن المتعة، وكذلك أصبحت المدينة مقصد الرحلة الكبرى (4) للزوار الباحثين عن المتعة، وكذلك للدارسين الطالبين المعرفة. زارها البريطانيون، ومنهم اليعقوبي لورد غارليز Lord في العام 1730، وجون William في العام 1730، وإيرل رادنور Parl of Radnor في العام 1730، وريتشارد بوكوك Richard Pococke ومركيز غرانبي Ponsonby في العام 1738، وريتشارد بوكوك Richard Pococke ورسم الكثيرون منهم

إن غط الحياة في القسطنطينية بالنسبة إلى الشباب لا يقل إمتاعا بحال من الأحوال عن أي مدينة كبرى. وذلك الحي من المدينة المسمى بيرا الذي تشكل كمدينة كبيرة قائمة بذاتها، أغلبية قاطنيه من الفرنجة واليونانيين الذين اختلطوا معا، وشكلوا مع الوزراء العامين (السفراء) مجتمعا ممتعا إلى أقصى حد، تكثر بينهم متع المائدة، ويندر أن يمر مساء من دون حفلات راقصة أو حفلات موسيقية أو تجمعات يكون الاختلاط فيها بين الجنسين متاحا تماما.

في لوحات وهم يرتدون الملابس التركية. ذكر لورد شارلمونت:

انزعج السفير الهولندي من أن التجار الهولندين «غير راضين بالمرة عن طريقة الحياة الشريفة... ويريدون أن يتنافسوا مع الديبلوماسين الأجانب في المظهر والحاشية وغط الحياة، وأن تنغمس زوجاتهم وبناتهم يوميا في الاحتفالات والحفلات الراقصة والنزهات الماتعة إلى كل المنتجعات الجميلة». زار كازانوفا المدينة لثلاثة أشهر في العام

<sup>(\*)</sup> الرحلــة الكبرى Grand Tour رحلات تقليدية إلى البلاد البعيدة بصحبة دليل، كان نبلاء وأثرياء أوروبا يقومون بها، انتشرت بداية من العام 1660 حتى وصول القطار في العقد الخامس من القرن التاسع عشر. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> سندويتش Sandwich مدينة تاريخية على نهر ستور Stour بدوفر في كنت بجنوب شرق إنجلترا، ومنها جاء اسلم الوجبة الخفيفة «سندوتش» الذي يرجع إلى أن جون مونتغو الإيرل الرابع لسندويتش كان لا يشبع من القمار حتى إنه كان لا يجد وفتا للجلوس على مائدة الطعام، فكان يطلب من خدمه أن يضعوا له اللحم بين شلطرتي خبز، ومنها بدأ الآخرون يطلبون «نفس ما طلبه ساندويتش». [المترجم].

1745، لكنـه لم يغـو أحـدا، بل «أُغوي» هو نفسـه عندما أراه تركي يدعى إسـماعيل سيدات يستحممن في كشك (45)\*\*.

هل أنقذ انغماس القسطنطينية في الملذات أجزاء من أوروبا والهند من أن تصبح ولايات عثمانية؟ من المؤكد أن هذه الملذات استنزفت الروح القتالية للإمبراطورية. وفي العام 1514 والعام 1517، أجبرت الانكشارية سليم الأول المهيب على العودة إلى المدينة (\*\*). وفي العام 1771، بينما كانت الإمبراطورية العثمانية في حرب مع روسيا، كانت القسطنطينية مشغولة بنزاع آخر: نزاع اندلع في حانة بغَلَطَة بين جماعة من الانكشارية وبعض المشرقيين على غلام راقص في عمر الرابعة عشرة. فعُطلت الأعمال التجارية، ونُشرت المدافع، وقُتل خمسون شخصا. علق الصدر الأعظم على ذلك بالقول: «كل هذه الشجاعة في غَلَطَة وكل ذلك الجبن في حوض الدانوب يكشف أن الأتراك يخافون من القبعات» (\*\*\*). واستغرق الأمر أربعة أيام لإعادة النظام، ووعد الصدر الأعظم بألا يكون الغلام من نصيب أي من الطرفين، بل شنق بدلا من ذلك.

بعد الموجات التطهرية إبان القرن السابع عشر، عاد الانحراف الفردي الفني إلى المدينة بدرجة أوضح من ذي قبل إبان القرن الثامن عشر. وبذلك تعد لوحات ليفني Levni لعهد السلطان أحمد الثالث بوجوهها المميزة واستخدام المنظور والمرح، تطورا جديدا في الفن العثماني. ثمة تغير آخر تمثل في ولادة الطباعة، سواء على أيدي المسلمين أو الموجهة إليهم من الغير. كان هناك راعيان للطباعة، هما محمد أفندي مصمم قصر سعادت أباد، ورجل من تراسلفانيا يدعى إبراهيم متفرقة Ibrahim Muteferrika.

سُبي إبراهيم في الحروب في نحو العام 1693، وأعتق نفسه من العبودية باعتناق الإسلام. ثم أصبح متفرقا muteferrik، أي واحدا من جماعة من الحراس والرفاق المكرمين في القصر الذين يوصفون بأنهم «رجال من كل الأمم وكل الأديان». قيل إنه كان يعرف الفرنسية والإيطالية والألمانية واللاتينية والتركية والمجرية (استخدمه الباب

<sup>(\*)</sup> جياكومــو جيرالمو كازانوفـا Giacomo Giralmo Casanova (من 2 أبريــل 1725 إلى 4 يونيو 1798) مغامر ومؤلف إيطالي من جمهورية البندقية، عاش بين الأمراء والنبلاء والباباوات والكرادلة، واشتهر بتعدد علاقاته النسائية، وهو الملمح الوحيد الباقي منه إلى جانب مذكراته «قصة حياق» وكتابات أخرى. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> بعد فتح مصر في العام 1517، أراد سليم أن يبقى فيها ويتخذها عاصمة، غير أن الانكشارية رفضت وأجبرته على العودة إلى القسطنطينية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> القبعات hats أحد الأسماء التي استخدمها العثمانيون للإشارة إلى المسيحيين بينما كان المسلمون يرتدون العمائم، لأن حافات القبعات لا تصلح مع السجود في أثناء الصلاة.

العالي لاحقا مترجما للوثائق الديبلوماسية). في العام 1726، قدم أطروحة حول الطباعة إلى الصدر الأعظم والعلماء، مؤكدا أنها ستساعد في نشر معرفة القراءة والكتابة، وإيقاف الأوروبيين عن طباعة الكتب الإسلامية، وإعطاء العثمانيين الريادة وحدهم في العالم الإسلامي، وطلب أن «يعلن شيخ الإسلام أن عمل الطباعة محمود وأنه مفيد للمسلمين ويتفق مع الشريعة البهية». وأكد أيضا فوائدها العملية: الرخص والدقة ونشر العلم. وصدرت فتوى تسمح بطباعة الكتب في كل الموضوعات، ما عدا الإسلام، برغم معارضة مجموعة من العلماء ذهبت - وفقا لإبراهيم متفرقة - إلى «أن الاختراع المذكور سيكون خطرا على النظام العام وعلى ممارسة الدين، لأنه سيتيح نشر الكتب بعدد أكبر مما ينبغي». يكشف مفهوم العدد «الذي ينبغي» من الكتب عن البصيرة الفاترة لدى بعض العقول الرسمية العثمانية. وجاءت المعارضة أيضا من الخطاطين المحترفين الذين نظموا مظاهرة بالقرب من القصر (46).

كانت المطبعة التي عملت في بيت إبراهيم متفرقة مشروعا متعدد الجنسيات. عمل بها العلماء مصححي بروفات. وربما عمل فيها أيضا يونس بن يعقوب أشكنازي، اليهودي من مدينة لفيف القريبة الذي أنشــأ مطبعة عبرية في القســطنطينية في العام 1711. جاء الطباعون ونقاشو الحروف والمنضدون من فيينا. وتمثل أول كتاب طبع في الحادي والثلاثين من يناير 1729 في معجم عربي، تلته طبعة للمؤرخ العثماني كاتب جلبي وكتاب في القواعد النحوية للغة التركية للمؤلف بير هولدرمان Pere Holdermann لكي يستخدمه الطلاب والتجار الفرنسيون.وفي العام 1731، قدم إبراهيم متفرقة إلى السلطان محمود الأول كتابه «القواعد الرشيدة لسياسة الأمم» Rational Bases for the Politics of Nations الذي طرح الســؤال الذي سـيطر على عقول المسلمين منذ ذلك الحين: لماذا بدأت الأمم المسيحية التي كانت ضعيفة جدا في الماضي مقارنة بالأمم الإسلامية، تسيطر على الكثير من الأراضي في الأزمنة الحديثة وتهزم الجيوش العثمانية التي كانت مظفرة في السابق؟ أشار في كتابه إلى النظام البرلماني في إنجلترا وهولندا، وإلى توسع المسيحيين في أمريكا والشرق الأقصى، وذكر أنه حتى في حين يُحْكُم العثمانيون بالشريعـة، يتبع الأوروبيون «قوانين وقواعد استنبطها العقـل»: «مازلنا في حالة من عدم الاستعداد الواضح... وباتت الحاجة ماسة وملحة حاليا إلى جمع المعلومات حول تفاصيل الشــؤون الأوروبية حتى نرد كيدهم وغنع حقدهم». وكان الإصلاح العسكري هو الحل الذي ارتآه لمشكلة التراجع العثماني:

يجب أن يقلع المسلمون عن الغفلة والجهل بالموقف ويصحوا من نعاسهم وغفلتهم... ويجب أن يعملوا ببصيرة ويتابعوا طرق الحرب الأوروبية الجديدة وتنظيمها وإستراتيجيتها وتكتيكاتها عن كثب... يتفق كل حكماء العالم على أن شعب تركيا يتفوق على كل الشعوب الأخرى بطبيعته المتقبلة للحكم والنظام. وإذا تعلموا العلوم العسكرية الجديدة وصاروا قادرين على تطبيقها، فإن عدوا لن يصمد أمام هذه الدولة أبدا (47).

انتهى عصر الزنبق بثورة شعبية. بحلول العام 1690، ومن خلال أرقام ضريبة السرؤوس المفروضة على المسيحيين وتقديرات المقيّمين الأجانب، بلغ عدد سكان القسطنطينية ما بين ستمائة وسبعمائة ألف نسمة. فكانت أكبر مدينة في أوروبا والشرق الأوسط، أو باستخدام مجاز محبب إلى العثمانيين أنفسهم، كانت محيطا من الرجال والنساء. وبحلول العقد الثالث من القرن الثامن عشر واصل عدد السكان النمو مع تدفق المهاجرين الباحثين عن العمل من الأناضول. واضطر السلطان إلى أن يبني سبعة مضازن غلال جديدة بالقرب من الترسانة حتى يجاري توريد الخبز بالمدينة الزيادة في عدد سكانها.

وفي الوقت نفسه، بدأ المهاجرون بسبب رفض الطوائف الحرفية بالمدينة قبول الكثيرين منهم، يشكلون طبقة دنيا منبوذة. وفي الوقت عينه أدى إسراف السلاطين إلى خفض الرواتب ورفع الضرائب. وفي يوليو 1729 تسبب حريق وصفه سفير البندقية بأنه «أكبر من أي حريق آخر شوهد في ذاكرة الإنسان أو وُصف في السجلات» في تدمير أربعمائة بيت ومائة وثلاثين مسجدا ومقتل ألف شخص. كما أثار ضعف بعض الحواجز بين الجنسين الاستياء الشعبي. في حفلة في قصر سعادت أباد رمى الصدر الأعظم عملات ذهبية أسفل فستان زوجة قاضي القسطنطينية. وفتحت حدائق المتعة في الأتميدان وفي قصر سعادت أباد، وفيها كانت «النساء الحمقاوات» يقابلن الشباب، و«يزعمن أن ذلك من حقوق الإنسان، ويخرجن إلى متنزهات المتعة، ويجبرن أزواجهن على إعطائهن المال، وإن رفضوا يطلبن الطلاق، وقد تفشى هذا الأمر حتى لم يبق غير خمس نساء شريفات في أي حي». وباتت المدينة على حافة الانفجار.

كان مفتي القسطنطينية وبعض العلماء ساخطين على بدع البلاط، فشجعوا الثورة. وشُجبت معاهدة حديثة مع روسيا وحرب وشيكة مع بلاد فارس في الخطب في جامع آيا صوفيا: «إن الحرب بين من يولون وجوههم شطر مكة حرب ظالمة».

واندلعت الثورة في صبيحة الثامن والعشرين من سبتمبر 1730. قيل إن قائدها كان من أصل ألباني يدعى «باترونا» خليل لأنه خدم على السفينة باترونا Patrona. عمل خليل لفترة جنديا انكشاريا، ثم انتقل إلى بيع الملابس في الشوارع. وعلى نحو ما فعل «اللامتسرولون» في باريس الثورية، ارتدى خليل مزهوا ملابس ممزقة (\*\*). قاد مع صديقيه موصلو Muslu بائع الفاكهة وعلى بائع القهوة نحو ثلاثين ثائرا إلى البازار وطلبوا من الناس أن ينضموا إليهم لد «تطبيق شريعة محمد». حدث ذلك يوم الخميس، وهو يوم راحة، لذلك كان القائم مقام في بيته الصيفي يزرع الزنبق. كان السلطان والجيش قد انتقلا في موكب عظيم إلى أوسكودار على الجانب الآسيوي للبسفور استعدادا للحرب على بلاد فارس. وبعد أن استولى الثوار على الأسلحة من الانكشارية، عمت الثورة سريعا كل مكان حتى أصبحت عن حق أول ثورة اجتماعية ودينية وسياسية واسعة النطاق في تاريخ القسطنطينية (48).

كان السلطان مترددا وغير مطلع بما يكفي على سير الأمور. وكان باترونا خليل، في المقابل، متحدثا مفوها. وفي يوم الجمعة، جند الثوار الكثير من الأتباع في المساجد، وانضم إليهم أيضا اليونانيون والأرمن والغجر. فإبان القرن الثامن عشر، لم يقتصر التعايش بين الأتراك واليونانيين على الأمراء الفناريين فقط، بل امتد أيضا إلى أسفل التراتبية الاجتماعية. من ذلك أن باترونا خليل اقترض في بداية الثورة مالا من رفيق لله في الشرب، وهو جزار يوناني يدعى ياناكي Yanaki. وسرعان ما مال العمال بترسانة السفن والموظفون الحكوميون وحتى القبطان باشا نفسه إلى الجانب الفائز. طالب باترونا خليل برأس الصدر الأعظم. وفي الثلاثين من سبتمبر، رميت جثة الصدر الأعظم من القصر وتُركت لكلاب الشوارع. وكان مما خفف إحساس السلطان بالذنب أن الثوار وجدوا أربعة وخمسين صندوقا من العملات الذهبية بين كنوز الصدر الأعظم.

وفي الأول من أكتوبر استقبل أحمد الثالث مبعوثين من الثوار قالوا له إن «عهدك انتهى، وإن رعاياك لم يعودوا يقبلونك سيدا عليهم». قبل أحمد مصيره وقبّل يد السلطان التالي، ابن أخيه محمود. وكانت نصيحته الأخيرة للسلطان الجديد هي «ألا يولِ عطفا أو ثقة زائدة في صدوره العظماء... وأن يحكم وفقا لفكره المستنير، وأن يطلب المشورة،

<sup>(\*)</sup> اللامتسرولون sansculottes هو الاسم الذي أطلقه الأرستقراطيون في فرنسا إبان الثورة على النشطاء من قواد الثورة الذين استبدلوا السروال الطويل الذي هو اللباس المعروف لعامة الشعب من الكادحين بالسروال القصير الذي كان من علامات الأرستقراطية. [المترجم].

على ألا يعتمد كليا على أي شخص». ومات الشاعر نديم نتيجة الوقوع من فوق أسطح البيوت التي كان يجري فوقها هربا من مجموعة من أتباع خليل أو (وفقا لرواية أخرى) أهل أحد برادشيته الغاضبين. وانهارت الإدارة، وصار الحكم بأيدي الثوار وعلماء الدين. وتجلى انتصارهم في وجود باترونا خليل وعلي بائع القهوة إلى جانب السلطان الجديد وهو في طريقه إلى أيوب لتنصيبه، حيث كانا يرميان عملات ذهبية على الحشود. وعُين ياناكي هوسبودارا لمولدافيا لفترة قصيرة (\*). وبرغم معارضة السلطان محمود الأول، حطم الثوار بعض البيوت والحدائق الجديدة المكروهة في منطقة سعادت أباد. خطط السلطان للانتقام مع قادة انكشاريته وخان القرم الذي كان يزور القسطنطينية. وفي الرابع والعشرين من نوفمبر استدعي باترونا خليل وثمانية وعشرون من رجاله إلى القصر بدعوى منحهم تكريمات جديدة، وقتلهم الحراس في غرفة المجلس ورميت جثثهم خارج الباب الإمبراطوري، كما فعلوا بالصدر الأعظم قبل شهرين (64).

وبرغم ذلك، استغرق الأمر وقتا طويلا إلى أن استعيد النظام. وفي الخامس والعشرين من مارس 1731، وقعت ثورة أخرى بقيادة ألباني آخر يدعى علي الأسود، وفيها أعدم عدة آلاف من الثوار، وأبعد الألبان واللاز وهم الجورجيون المسلمون من منطقة البحر الأسود (\*\*\*)، عن المدينة، وتوبع بعضهم حتى أماكن بعيدة مثل ألبانيا. وأغلقت المقاهي، وفرضت سيطرة صارمة على دخول المدينة، حتى للأعمال المستعجلة. وردا على ذلك، اندلع مزيد من الحرائق، وطالب الناس بتغيير الصدر الأعظم ورئيس الخصيان. كتب السفير البريطاني لورد كينول Lord Kinnoul أن «الروح الشيطانية للشعب... جامحة ومنفلتة، حتى إنهم يلقون باستمرار أوراقا في الشوارع تهدد بأنهم لن يكفوا عن العصيان حتى يحرقوا القسطنطينية كلها». وفي شهر سبتمبر، وبعد ثورة أخرى، وُضعت آلاف كثيرة من الثوار في أجولة وأُغرقوا في البسفور (50). ف «الماسة التي بن زمردتين» كانت مقبرة أيضا (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> الهوسبودار Hospodar اسم آخر لنبلاء البويار كان يستخدم في الكتابات السلافية، بينها كان مصطلح الدومن Domn يستخدم في الكتابة الرومانية. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> اللاز Laz شعب يسكن مناطق ساحل البحر الأسود التركية والجورجية، كانوا من أوائل من اعتنق المسيحية، ثم تحول غالبيتهم إلى الإسلام السني في عهد الحكم العثماني للقوقاز في القرن السادس عشر. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> تذكر أن الشعراء العثمانيين أطلقوا على البسفور وصف «الماسة بين زمردتين»، و «الجوهرة في عقد الإمبراطورية العالمية». [المترجم].

## السفراء والفنانون

إن قصرنا عالي النوافة مفتوح دالما بلا حُجب أمام الصديق والعدو على حد سواء. مراد الثالث لإليزابيث الأولى،

في 27 مارس 1579

لا توجد مكانة في البلاط ولا بين السفراء أعلى من مكانة الباب العالي. مركيز دي فيريول السفير الفرنسي، في 26 فبراير 1700

لم تسع عاصمة أخرى كل هذا العدد من السفارات. جاء سفراء إلى القسطنطينية من لندن وباريس واستوكهولم وسمرقند وغوا وفاس (\*\*). وفي العام 1628، وهو عام لا يختلف عن غيره في أي شيء، جاء سفراء من فيينا

«وفَّرت السفارات الإطار للتخليد الفني للقسـطنطينية، فضلا على البحث العلمي لها»

<sup>(\*)</sup> كانت غوا Goa عاصمة مملكة بيجابور Bijapur التي حكمتها عائلة عادل شاهي Adil Shahi بغرب الدكن في شبه القارة الهندية، انتزعها منهم البرتغاليون في العام 1510 لإقامة دولة الهند البرتغالية، وبقيت سلطنة بيجابور حتى ضمتها الإمبراطورية المغدلية الهندية في العام 1686. [المترجم].

ووارسو وموسكو وأصفهان ودلهي لتقديم الاحترامات إلى السلطان<sup>(1)</sup>. كانت القوة هـي ما أتى بهؤلاء. كانت الإمبراطورية العثمانية في الوقت عينه قوة أوروبية وشرق أوسطية وأفريقية وبحر أسودية ومحيط هندية وبحر متوسطية، إذ امتدت من المغرب إلى بلاد ما بين النهرين، ومن بولندا إلى اليمن، وبالتالي كان لها جيران أكثر من أي دولة أخرى، وبالتالي أيضا أمور أكثر عرضة للنزاع أو التفاوض.

يكشف وجود السفارات الدائمة في القسطنطينية بداية من منتصف القرن السادس عشر، بعد تأسيس السفارات مباشرة في العواصم الغربية، أن الإمبراطورية العثمانية كانت من الناحية الديبلوماسية جزءا من أوروبا. ولم يكن السفراء فيها يعاملون معاملة الأجانب، كما كانت الحال في موسكو قبل عهد بيتر الأكبر وبعد العام 1918، بل أدى السفراء بدرجة أكبر منهم في أي مكان آخر، دورا في الحياة الداخلية للعاصمة وكذلك العلاقات الخارجية للإمبراطورية.

عمليا، وأيا كانت دعاوى المتطرفين على الجانبين، لم تكن هناك حرب مقدسة بين الإسلام والمسيحية. صحيح أنها كانت موجودة على مستوى النظرية، وأن كراهية «الكفار» عبرت عن نفسها كثيرا في القسطنطينية وباريس، لكن هذه الكراهية نفست عن نفسها ضد الزنادقة داخل المسيحية أو الإسلام - سواء أكانوا البروتستانت أم الفرس أتباع المذهب الشيعي - بعنف أشد مما مورس بين أتباع المديني. فعلى الرغم من الولع العثماني بالثقافة الفارسية، جعلت النزاعات حول المنيع والحدود الجغرافية ووصول الشيعة إلى مكة والمدينة المنورة (وهي القضايا عينها التي لاتزال تسمم العلاقات الخارجية لإيران إلى اليوم) من إيران العدو الأكثر دعومة للإمبراطورية العثمانية. كان الفرس يعرفون باسم القزلباش أي العدو الرؤوس الحمراء بسبب أغطية رؤوسهم الحمراء المميزة \*\*. وبعد أن تبنى الشاهات الصفويون المذهب الشيعي دينا رسميا لدولتهم في العام 1506، أخذوا يغرقون شرق الأناضول بإرساليات تبشيرية من القزلباش، وجدت استجابة متحمسة.

<sup>(\*)</sup> القزلباش: اسم تركي معناه «ذوو الرؤوس الحمراء» بسبب التاج الأحمر المميز ذي الاثني عشر ثقبا الذي يعرف في الفارسية باسم تاج حيدر والذي يبين انتساب مرتديه إلى المذهب الاثني عشري وإلى حيدر الصفوي الزعيم الروحي للحركة الصفوية، يشير إلى جماعات شيعية مقاتلة ازدهرت في الأناضول وكردستان منذ نهاية القرن الثالث عشر، بعضهم أسهم في تأسيس الدولة الصفوية في إيران، واستخدمتهم الدولة الفارسية لاحقا كرأس حربة لها ضد الإمبراطورية العثمانية. [المترجم].

كان سفراء الفرس السفراء الوحيدين الذين أعدموا في القسطنطينية، مرة في العام 1524 وأخرى في العام 1729، أعلن مفتي القسطنطينية الحرب على بلاد فارس: «نعم إنه أعظم الجهاد وأعلى درجات الشهادة»<sup>(2)</sup>. وظلت الحروب تندلع بين الطرفين بانتظام قاس حتى القرن التاسع عشر.

وبين العامين 1556 و1748، تبودلت السفارات من حين لآخر مع الإمبراطورية الإسلامية الكبرى الأخرى: الإمبراطورية المغولية التي كانيت دلهي عاصمتها. لكن كان هناك صدام عظمة بينهما، إذ أطلق حاكما الإمبراطوريتين كلاهما على نفسيهما ألقاب «الخليفة» و«ظل الله» و«ملاذ ملوك الكون». ولذلك كانت السلطات العثمانية تتصرف بغطرسة مع المبعوثين المغول إلى القسطنطينية. من جانبهم، لم ينس المغول أبدا أنهم من سلالة تيمورلنك العظيم الذي أسر السلطان العثماني في العام 1402 (\*\*). زعم الأباطرة المغول في القرنين السادس عشر والسابع عشر أن عاصمتهم أكرة Agra كانت «مقر الخلافة»، وأن القسطنطينية كانت «مقر السلطنة العثمانية» فقط. ولذلك فعلى الرغم من اشتراك الإمبراطوريتين العثمانية والمغولية في الأعداء مثل البرتغال وبلاد فارس، وعلى الرغم من مصلحتهما المشتركة في تأمين الحج وحماية وسط آسيا من روسيا، فنادرا ما كانت العلاقات بينهما ودية، لكنها لم تُقطع أبدا. وقد دفعت الجغرافيا والطموح الإمبراطورية العثمانية إلى نظام الدول الأوروي، بعيدا عن الاتصال مع الممالك الإسلامية الأخرى. فكانت الرحلة بين الإمبراطوريتين تستغرق ما بين ستة وثمانية أشهر، فيما كانت الرحلة بين القسطنطينية والبندقية تأخذ ما بين ثلاثة وستة أسابيع. ولم تحتفظ الإمبراطورية المغولية ولا بلاد فارس بسفارات دائمة في العاصمة العثمانية (\*).

في روايته للاكتشاف الإسلامي لأوروبا (1982) \*\*\*، يأخذ بيرنارد لويس على العثمانيين معرفتهم السطحية والخاطئة بأوروبا، لكنه أيضا يكتشف أن «فكرة

<sup>(\*)</sup> وجـه تيمورلنـك أقسى هزيمة للدولة العثمانيـة في معركة أنقرة في العام 1402، هـددت بفناء الدولة والعائلة الحاكمة، وكان صاحب الأسير الوحيد من بين سلاطينها: بايزيد الأول. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> عنوان كتاب للمستشرق بيرنارد لويس يتناول فيه تصورات المسلمين لأوروبا منذ الفتوحات العربية حتى حملة نابليون على مصر، يدين فيه المسلمين لكونهم لم يفهموا الغرب ولم يهتموا بمعرفة عدوهم الألفي، وأرجع ذلك إلى المحظور الديني واحتقار الدين الناسخ للمنسوخ وتفوق المسلمين في العصور الوسطى، وغيرها من الأسباب. وعلى الرغم من أن كتابات لويس تتسم بشيء من العداء ضد المسلمين، فإنه محق في رأيه، كما يتجلى من حضور الغربيين البارز في القسطنينية في هذا الكتاب وفي العواصم والمدن الإسلامية الأخرى كلها تقريبا، في مقابل ندرة المسلمين الذين زاروا دولا غربية، حتى صارت زياراتهم نوادر تسطر في الكتب مثل «رحلة ابن فضلان» مثلا. [المترجم].

التحالف مع القوى المسيحية، حتى ضد قوى مسيحية أخرى، كانت فكرة غريبة، بل وكانت بالنسبة إلى البعض فكرة مقيتة». وبالفعل كانت التحالفات الأوروبية من بين أقدم تقاليد الحكم العثماني. وقد عبر الجنود العثمانيون إلى أوروبا لأول مرة حلفاء للإمبراطور البيزنطي ومدينة جنوى. لم تكن المراسم التي تحكم استقبال السفراء في القسطنطينية ترفع من شأن السلطان فقط، بل تشرف أيضا السفير الذي كان يركب إلى القصر على خيول السلطان، ويُسمح له بالدخول مع حاشية كبيرة إلى الفناء الثاني بالقصر، ويتعشى وحده مع الصدر الأعظم، ويحصل على عدد من القفاطين الرائعة، وأخيرا يتشرف عيزة الدخول إلى غرفة عرش على عدد من القفاطين الرائعة، وأخيرا يتشرف عيزة الدخول إلى غرفة عرش السلطان. كان السفراء نظريا ضيوفا على السلطان. وكانوا يتقاضون تكاليف معيشية يومية من الحكومة العثمانية ويُدعون إلى مراسم مثل ختان الأمراء الإمبراطورين. كما رافق بعض السفراء السلطان في الحملات العسكرية.

لم تعدم الإمبراطورية العثمانية الحلفاء الأوروبيين قط. فكان الفاتح صديقا لفلورنسا، ودعم سليمان فرنسا، إذ جمعت بين الطرفين في الحالتين رابطة قوية تمثلت في الاشتراك في كراهية آل النمسا (\*\*). وفي العام 1526، كان رأس آل النمسا كارلوس الخامس الإمبراطور الروماني المقدس وملك قشتالة وآراغون (\*\*\*) وعاهل الأراضي الواطئة (\*\*\*\*)، وكان أخوه فردناند Ferdinand ملك المجر وبوهيميا وأرشيدوق النمسا. حارب الهابسبرغيون الإسبان والنمساويون - كما فعل أحفادهم لاحقا - الإمبراطورية العثمانية للسيطرة على البحر الأبيض المتوسط ومنطقة البلقان والمجر. ولذلك فعندما تعرض ملك فرنسا فرانسوا الأول للهزية والأسر على يدي كارلوس الخامس في معركة بافيا في العام 1525، أرسل رسالة إلى سليمان القانوني يلتمس فيها العون.

<sup>(\*)</sup> آل النمساهم آل هابسبرغ الذين تزعموا قيادة العالم المسيحي في الحرب ضد الإسلام سواء كحكام للنمسا أي الإمبراطورية الرومانية المقدسة حينذاك التي تزعمت الحروب المسيحية ضد العثمانيين على اليابسة الأوروبية وأفشلت حصارين عثمانيين لفيينا، أو كحكام لإسبانيا التي تصدت للعثمانيين على صفحة البحر الأبيض المتوسط وضفافه، ونجحتا مع البابوية في هزيمة الأسطول العثماني في ليبانتو في العام 1571. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان كارلوس الإمبراطور الروماني المقدس باسم كارلوس الخامس، وإمبراطور إسبانيا باسم كارلوس الأول. [المترجم]. (\*\*\*) الأراضي الواطئــة هــي هولندا، مع العلم أنها لم تخضع كلها يوما للاحتلال الإسـباني، بل كانت هناك دوما مقاطعات مستقلة. [المترجم].

وصل أول سفير فرنسي دائم إلى القسطنطينية في العام 1535. ومنذ ذلك الحين، كانت للسفير الفرنسي أسبقية على غيره من السفراء، وكان سيده في الوثائق العثمانية يدعى باديشاه مثله مثل السلطان. وعلى الرغم من الغطرسة وسوء الفهم، دامت الصداقة بين الجانبين حتى العام 1798. في إحدى المناسبات في العام 1659، هدد سفير البندقية الحكومة العثمانية بغضب العالم المسيحي، فرد عليه نائب الصدر الأعظم قائلا: «أنت تضحكني عندما تحاول أن تخيفني بالقوى المسيحية. إنها كالغول لا شيء فيها يخيف غير اسمها». ومع ذلك فإن ملك فرنسا الواعي بلقبيه «الملك الأكثر مسيحية» و«الابن الأكبر للكنيسة»، وخوفا من نقد أوروبا الكاثوليكية له، تجنب التحالف المكتوب الذي ألح عليه الباب العالى مرارا وتكرارا.

وغدا «اتحاد الزنبق والهلال» (\*\*\*) أحد الثوابت في السياسة الأوروبية. وجد المتطرفون المسلمون والمسيحيون إهانة في هذا التحالف. وجزئيا من أجل تخفيف النقد، أشيعت أسطورة في القسطنطينية في نحو القرن السادس عشر بأن السلالتين الحاكمتين أقارب من خلال أم محمد الثاني التي كانت ابنة ملك فرنسا. ومن جانبهم، زعم الوزراء والديبلوماسيون الفرنسيون لأنفسهم وللرأي العام الأوروبي، أن الدافع الأول لصداقتهم مع الإمبراطورية العثمانية كان حماية الكاثوليكية ونشرها ضمن تخوم الإمبراطورية. وكانت زيادة التجارة الفرنسية السبب الثاني. في حين تمثل الدافع الأساسي، كما ظهر في التعليمات المعطاة لأحد السفراء الفرنسيين في العام 1724، في ضمان «أن تبقى قوة الأتراك دائما شيئا مغيفا لآل النمسا» (4) (\*\*\*). وفي ذروة العداء الفرنسي-الهابسبرغي، رتب السفير الفرنسي في القسطنطينية لإعادة تجهيز السفن الفرنسية في ميناء القسطنطينية في العام 1543، وأن يقضي الأسطول العثماني الشتاء في تولون في شتاء 1543 - 1544.

<sup>(\*)</sup> عام الحملة الفرنسية على مصر. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> كان الهلال شعار الدولة العثمانية، والزنبق رمز الدولة الفرنسية، إذ ظهر في أعلامها وتيجان الملوك وعروشهم وغيرها من رموز الدولة الفرنسية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> إن العداء الطويل والحرب والهزيمة والأسر بين فرنسا وآل النمسا تذكرنا بالحالة عينها بين المغول والأتراك، وإن كان كارلوس لم يقتل فرانسوا بعد أسره في معركة بافيا 1525، كما فعل تيمورلنك مع بايزيد، وإنما أطلق سراحه، بعد أن أخذ منه تنازلات كبيرة ومهينة. [المترجم].

وكان هذا السفير يدير المدفعية العثمانية شخصيا في أثناء الحرب ضد بلاد فارس في الأعوام 1548 - 1550، ونظم عمليات بحرية فرنسية - عثمانية ضد إسبانيا في البحر الأبيض المتوسط في الأعوام 1551 - 1555(5).

على أن فرنسا لم تكن الحليف المسيحي الوحيد للإمبراطورية العثمانية. فمن قبل العام 1453، حظيت بولندا بروابط ديبلوماسية مع الإمبراطورية العثمانية أوثق من روابطها مع فرنسا أو إنجلترا. وفي العام 1533 وقعت الحكومتان معاهدة «صداقة وتحالف دائمين». وعند وفاة ملك بولندا زغمونت الأول في العام 1548، قال سليمان: «كنت والملك الراحل كأخين، وإن شاء المولى الرحيم، سأكون مع هذا الملك مثل الأب والابن» (6).

ولذلك، فعندما كان السفير يذهب لمقابلة الصدر الأعظم في الباب العالى أو كشكه الخاص، كان الاجتماع يحدث بين رجلين يرتديان ملابس مختلفة ويتحدثان لغتين مختلفتين ويتبعان دينين مختلفين، لكن يجمعهما الاهتمام نفسه بالدولة والقوة والتجارة. وأحيانا كانت المفاوضات تطول في الباب العالي أو القصر، حتى تنشــأ صداقة بين الصدر الأعظم والديبلوماســين الأوروبيــين، تدمغها الهدايا والضيافات. وصف سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة بارون دي بوسبيك الوزير على، المسيحي من دالمسيا الذي جُند في فرق الانكشارية، بأنه «تركى مهذب وذكى لأبعـد الحدود. طلب مني أن أعتبره صديقا في أي مناسبة وألا أتردد في مفاتحته إن احتجت أي شيء. وجاءت أفعاله موافقة لوعوده تماما». قال على لبوسبيك إن أرواح الأمراء مثل المرايا تعكس نصائح مستشاريهم. و«الوزراء الجيدون يجب أن يحاولوا أن يوفقوا بين كل المصالح، مثل الطباخين المهرة الذين يحاولون أن يعدوا أطباقا تروق للجميع، وليس لهذا الضيف أو ذاك فقط». وبدأ الأتراك يتذمرون من أن الصدر الأعظم بينما يستقبل السفراء المسيحيين في حجرته، كانوا هم يضطرون إلى المكوث في غرفة الانتظار. ومع ذلك، فبعد عشرين عاما، وصف سفير آخر للإمبراطورية الرومانية المقدسة السلطان بأنه «ذئب شيطاني». إذ كان كل شيء يعتمد على توازن الخوف والاحتياج بين الحكومات في لحظة معينة (7).

وإذا كانت القسطنطينية أحد أهم المراكز الديبلوماسية، فقد كانت أخطرها أيضا. كان حضور السفراء يُتخذ دليلا على الخضوع إلى الباب العالي، الذي كان

«ملجاً الملوك... وملاذ العالم»، كما وصفه سليمان لفرانسوا الأول. كان السفراء رهائن مسوولين أمام الباب العالي عن السلوك الجيد للملوك الذين أرسلوهم. فلم تكن هناك حصانة ديبلوماسية في القسطنطينية.

فإذا غضب السلطان من إعلان إحدى الحكومات الأجنبية الحرب أو من دليل على أنها تساعد سرا عدوا للعثمانيين، فإن سيفيرها كان يمكن أن يجد نفسه سجينا في قلعة الأبراج السبعة، كما حدث مع سيفراء الإمبراطورية الرومانية المقدسة في الأعوام 1541 و1696 و1716، والسفراء الفرنسيين في الأعوام 1616 و1658 و1699 و1690 و1690 و1690، والسيفراء البنادقة في العامين 1649 و1714، والسيفراء الروس في العامين 1768 و1718، والسيفراء الروس في العامين 1768 و1718، والسيفراء الروس في العامين 1768 و1787، على الرغم من أنهم جميعا نجوا بها. وكان السفراء في بعض الأحيان يهانون أيضا. بلغت الغطرسة العثمانية أوجها إبان القرن السابع عشر. كان سليمان وسليم الثياني يتحدثان مع السيفراء. لكن بعيد العام 1600، نادرا ما كان السيلطان ينظر إليهيم. وحتى العلاقات مع بولندا تدهورت، وفي العام 1634، سيحب مراد الرابع سيفه من غمده حتى منتصفه ونهض من على العرش كما لو كان سيضرب السفير البولندي في منتصف كلامه. وكانت الانكشارية التي تحرس السفراء يسمون أحيانا «قطعان الخنازير». كانت الانكشارية نفسها تظهر الاحترام للسفير الذي ترافقه في العابن، وإلا لعوقبوا إن لم يفعلوا ذلك. لكنهم عندما كانوا يرونه داخل مبنى السفارة، كانوا نادرا ما يتنازلون بالقيام له.

ونظرا إلى أن العثمانيين كانوا يعتبرون عاصمتهم مركز الكون، فقد كانوا يريدون أن يأتي الأجانب - الحرفيون والتجار والسفراء - إلى المدينة، وليس أن يذهبوا هم إلى البلاد الأجنبية. فلم يتبع العثمانيون الأمر القرآني بالسفر طلبا للعلم ولو إلى الصين. أرسل السلطان سفارات إلى الخارج، إلى باريس في العام 1582 لدعوة الملك هنري الثالث إلى حفل ختان ابنه محمد، وإلى إستكهولم في العام 1657 في وقت احتلال السويد لبولندا. وبين العامين 1384 و1600، أرسل مائة وخمسة وأربعين مبعوثا مؤقتا، عادة جاووش (رسول) (\*\*)، من بيت السلطان إلى البندقية (9).

<sup>(\*)</sup> يبدو أن كلمة جاووش cavus حين انتقلت من التركية إلى العربية قد انخفضت مكانة حاملها كثيرا من مبعوث السلطان إلى رتبة صغيرة جدا في الجيش والشرطة. [المترجم].

لقد اعتبر الباب العالي الاحتفاظ بسفارات دائمة في العواصم الأجنبية أمرا مكلفا ومربكا. وفي معظم الأحيان، كان الباب يعتمد على تجار المدينة المسيحيين أو اليهود في الحصول على أخبار أوروبا الغربية. من ذلك أنه في العام 1492 أخبر أندريس ميلاس Andreas Milas، وهو تاجر من غَلَطة سافر إلى إيطاليا في عمل، بايزيد الثاني بمصير أخيه جم ومسلمي غرناطة. وكان العملاء الذين احتفظ بهم أمراء ولاشيا ومولدافيا في ألمانيا وبولندا وروسيا مصدرا آخر للمعلومات. وفي العام 1774، علم الصدر الأعظم بموت لويس الخامس عشر قبل خمسة أيام من علم السفير الفرنسي بالخبر. وكان السفراء الأجانب المقيمون في القسطنطينية يُستجوبون أيضا حول السياسة الأوروبية. وكان السفراء كثيرين، وسياساتهم متعارضة تماما، ما جعل الباب العالي يستطيع أن يعتمد دائما على الواحد منهم في تزويده بالمعلومات حول زملائه. وكان السفير الهولندي يعتبر الأكثر موضوعية بينهم، ولذلك كان الباب العالي يستشيره كثيرا

كانت غطرسة الحكومة العثمانية ووحشيتها من حين لآخر مع السفراء الأجانب تقابلها أحيانا غطرسة مساوية أو أكبر من السفراء أنفسهم. فقد كانت القسطنطينية (مثل معظم العواصم الأخرى) مشهدا لحروب المكانة التي استغرقت قرونا حتى تخمد. من ذلك أن ادعاء السفراء بأنهم كممثلين شخصيين لملوكهم مساوون في المكانة للصدر الأعظم جعلهم يظلون واقفين في غرفة استقباله حتى يتجنبوا القيام عندما يدخل. وكانوا بعد ذلك يجلسون من تلقاء أنفسهم. وكان من نذر النزاعات المستقبلية أن أول سفير روسي رفض في 1497 أن يذعن للمراسم العثمانية بارتداء القفطان وتناول العشاء مع الصدر الأعظم والتواصل معه، وأراد التواصل مع السلطان مباشرة (١١٠).

في بادئ الأمر، كان الديبلوماسيون يقيمون في خان خاص داخل القسطنطينية نفسها. وبحلول العام 1600، كان معظمهم قد استقر في بيرا على التل في أعلى غَلَطَة، ما أعطاهم إطلالا مباشرا على قصر السلطان عبر القرن الذهبي. حتى منتصف القرن الثامن عشر، كانت السفارات تبنى بالخشب على الطريقة التركية، وتضم صوفا أو قاعة استقبال عليا كبيرة تفتح فيها غرف أخرى. وكانت توجد تجسيدات لهوية بلادهم على أول خريطة حديثة للقسطنطينية طبعها عضو بالسفارة الفرنسية في

العام 1786، التي كانوا يضعون عليها علامات بسيطة مثل «إنجلترا» أو «فرنسا» أو «روسيا». كانت بيرا في ذلك الوقت قد أخذت تشبه مدينة أوروبية غربية صغيرة بُنيت حول شارع رئيس يعرف باسم شارع بيرا الكبير.

كانت السفارات تُسمى قصورا في الخطابات والرسائل، مثل قصر البندقية وقصر فرنسا والقصر البريطاني. فإذا كان السفراء في العواصم الأخرى قد عاشوا عيشة الأمراء، فإنهم في القسطنطينية عاشوا ملوكا. فكانت كل سفارة بمنزلة بلاط مصغر، يضم الغلمان والخدم والحاشية الذين يخدمون السفراء ووصيفات لخدمة زوجاتهم. ووفقا للسجلات العثمانية الرسمية، فإنه في العام 1750 ضمت السفارة الهولندية ثمانية وثلاثين موظفا، والبريطانية خمسة وخمسين موظفا، والفرنسية ثمانية وسبعين موظفا، والبريطانية نهان تقرع أجراسها. وكانت السفارة لمصليات السفارة، دون كنائس القسطنطينية، بأن تقرع أجراسها. وكانت السفارة الفرنسية تضم غرفة عرش تصطف على جدرانها صور لملوك فرنسا وسفرائها، وطاقم موظفين دائمين أكبر من أي سفارة فرنسية أخرى(12).

كان السفير يصدر مراسيم تحمل الختم «سكرتيرنا الأول، المستشار وخاتم الأسلحة، بقصر فرنسا، بيرا، القسطنطينية»، وكان يوصف عادة بأنه يذهب إلى الكنيسة بكامل حاشيته. وعندما ذهب إلى القداس في عيد الفصح في العام 1673، كان يتقدمه الخدم والانكشارية والترجمانات وشباب اللغة (وهم شبان أرسلوا إلى القسطنطينية بعد العام 1669 لدراسة اللغات الشرقية). ونظرا إلى ضيق الشوارع والانحدار الشديد للتل الذي بُنيت فوق بيرا، فإن السفير لم يكن يتنقل بمركبة، بل كان يركب حصانا، ويرافقه أربعة خدم لابسين على طريقة اليونانيين، ويتبعه أهل بيته والتجار الفرنسيون بالمدينة «بعددنا الكبير جدا». ضمت دوائر السفارة، إضافة إلى المرصد، مطبعة وكنيسة سانت لويس دي فرنسيز ومحكمة وسجنا. أعطى نظام الامتيازات الذي عاش الأجانب بمقتضاه وفق قوانين بلادهم، السفير سلطة الحياة والموت على الرعايا الفرنسيين. وكانت جثة المقتول تتأرجح أحيانا على مشنقة منصوبة خارج الباب الرئيس للسفارة (١٤١). وكان من سلطة السفير الفرنسي أيضا أن يجهز سفينة بعشرين مدفعا لحماية الشحن الفرنسي في بحر إيجة، وكان له الحق قبل كل شيء في جمع المال من سفن القرصنة المجازة من دولته، التى كانت السفن الإنجليزية ضحاياها المعتادين (١٤١).

كان السفراء يتزاورون في المساء في حالة شبه ملكية، يرافقهم الحرس والخدم الذين يركضون حاملين المشاعل «وحاشية كبيرة من المرافقين والخدم... وكانوا حريصين إلى درجة الوسوسة على مراعاة التقاليد التي استقرت للتمييز بين درجاتهم وأسبقياتهم المختلفة ووفقا لعدد مرات قرع الجرس للإعلان عن مقدم سفير أو مبعوث أو قائم بأعمال»(15).

كان دخول السفراء القسطنطينية يرافقهم الخدم والحرس وفرق تعزف الموسيقى ورايات مرفرفة، شيئا في قمة التفاخر. وصلت المدينة سفارة بولندية مكوّنة من ثلاثائة نبيل وكاهن وجندي مشاة وخيّال ومشاة عسكريين بأزياء صارخة الألوان وريش البلشون في قبعاتهم، في أوج التوتر العثماني - البولندي في العام 1677، أي قبل ستة أعوام من حصار فيينا. كانت الخيول مركبة في حوافرها حدوات فضية سائبة بما يكفي لكي تنخلع أمام الحشود المرهوبة. علق الصدر الأعظم قرة مصطفى باشا على هذا المنظر قائلا إن السفارة كانت أصغر من أن تحاصر القسطنطينية، لكنها أكبر من أن تقبل عتبة الباب العالي، إذ خشي الباشا من أن يلوث العتبة احتكاك هذا العدد الكبير من الشفاه المسيحية، وأضاف أن السلطان لن يجد صعوبة في إطعام ثلاثمائة بولندي، إذا كان يمتلك حاليا ثلاثة آلاف بولندي بين عبيد القوادس (16).

كانت الصدامات بين الصدور العظماء والسفراء الفرنسيين تكشف عن تصميم كل دولة على الفوز في حرب المكانة. كانت العلاقات بين الحليفين الاسميين قد تدهورت منذ العقد الثالث من القرن السابع عشر، جزئيا بسبب ميل السفراء الفرنسيين إلى التعامل مع سفاراتهم كمشروعات تجارية خاصة. فاستدان أحدهم وهو يحاول من القسطنطينية أن يدير التزاما جمركيا في ولاية حلب. وعمل آخرون، بلا نجاح عموما، في تجارة القمح.

كان جنون العظمة أيضا يكبل السفراء الفرنسيين. من ذلك أن مسيو دي مارشفيل Monsieur de Marcheville، شاهرا سيفه في يده، هاجم مجموعة من الانكشارية غير المسلحين لم تفسيح له الطريق بسرعة كافية. وأعلنت السلطات العثمانية أنه مجنون وقرأت حكم إعدام السفير في حضور زملائه البندقي والهولندي والبريطاني (على الرغم من أنها لم تنفذه). وقام سفير آخر، هو كونت دي

سيسي Comte de Cesy بإطلاق طلقات مدافع كثيرة احتفالا بولادة لويس الرابع عشر المستقبلي في العام 1638، لدرجة أن الذعر تملك سيدات الحريم الإمبراطوري السلاقي كن يزرن حديقة إمبراطورية بالقرب من الترسانة، إذ اعتقدن أن القوزاق نزلوا إلى البر، أو أن المسيحيين في حالة ثورة. وفي العقد السادس من القرن السابع عشر، شهدت العلاقات بين البلدين مزيدا من التدهور، لأن الحكومة الفرنسية على الرغم من ادعائها صداقة الإمبراطورية العثمانية، كانت تقدم الرجال والمال للبندقية والإمبراطور الروماني المقدس في حروبهم ضد الإمبراطورية. فقد كان لويس الرابع عشر أحرص من معظم أسلافه على انتحال صفة بطل الكنيسة الكاثوليكية. وفي ذلك قال فاضل أحمد الكوبرولي: «ربما كان الفرنسيون أصدقاء قدامي، لكننا نجدهم دائما في صف أعدائنا». ولأن الكوبرولي كان أحكم من أن يعلن الحرب على فرنسا، فقد انتقم لدولته في ساحة معركة أخرى.

ففي المحادثة مع السفير البريطاني، كان الصدر الأعظم «متحررا ولطيفا جدا». بينها كان كلامه مقتضبا مع السفير الفرنسي أو مهينا له. وضرب أحد السفراء الفرنسيين بكرسي على رأسه. وعندما قدم مركيز دي نوينتيل احتراماته للسلطان في العام 1671، أنزل الحُجّاب رأسه بعنف لأسفل حتى خر واقعا أمام العرش. على أن هذا السلوك الذي سيطر على عقلية تلك الفترة وعلى المدينة، لم يمنع تجديد الامتيازات الفرنسية على نحو موات للفرنسيين في العام 1673(17).

كانت الحكومة العثمانية في عهد فاضل أحمد الكوبرولي، ربما بسبب القلق من تنامي قوة الدول الأوروبية، أقسى من سابقاتها مع الديبلوماسيين. من ذلك أن سفيرا روسيا رفض أن يسجد، فطرد من القصر الإمبراطوري بالضرب، لأنه لم ينحن بما يكفي، كما ضُرِب السفير البولندي، بينما كان نصيب الترجمان النمساوي علقة بالفلقة. على أن قوة الإمبراطورية العثمانية وثراءها جعلا معظم الحكومات تتحمل هذه المعاملة. لكن حادثة الصوفا كادت تؤدي إلى قطع العلاقات مع فرنسا.

إبان القرن السابع عشر، سمح أحد الصدور العظماء للسفراء بالجلوس على مقاعد فوق صوفته، أي منصة الشرف المرتفعة في غرفة استقباله. ثم جاء أشد الصدور العظماء كراهية للأجانب قرة مصطفى باشا وصمم على إيقاف هذه الإهانة. قال ألكسندر مافروكورداتو إن السفراء نالوا هذا الامتياز فقط بسبب صدر

أعظم معتل الصحة كان لا يستطيع أن يسمع السفير من المسافة الطبيعية. وفي الثاني من مايو 1677، منع الباشا ماركيز دي نوينتيل من وضع مقعده على الصوفا. وصاح فيه الموظفون العثمانيون «ابتعد، ابتعد، ابعد يا كافر!» ولبضعة أيام، ظل السفير قيد الإقامة الإجبارية. وبعد خمسة أشهر، وافق نوينتيل مكرها على أن يضع مقعده أسفل الصوفا. وسرعان ما استدعاه لويس الرابع عشر الذي أزعجته أيضا عادة السفير في جمع ضرائب من التجار الفرنسيين للإنفاق على غط حياته الفخم في السفارة (18).

وصل كونت دي غيلراغوس Comte de Guilleragues سفيرا لفرنسا في العام 1679، ومعه تعليمات بضمان احترام لويس الرابع عشر باعتباره «أعظم الأمراء المسيحيين وأقواهم وأفخمهم»، وأن يحافظ على «التحالف القديم بين أعظم وأقوى إمبراطوريتين في العالم». غير أن فرنسا واصلت التصرف كعدو للعثمانيين وليس كحليف لهم. ففي العام 1681، وردا عل أعمال القرصنة من السفن المنطلقة من شمال أفريقيا، قصف أسطول فرنسي جزيرة خيوس، ما أدى إلى هدم مسجد وقتل مائتين وخمسين رعية عثمانية. وأرسل غيلراغوس معلومات خطط الحرب العثمانية سرا إلى أعداء الإمبراطورية في مالطا وبولندا. وبدلا من الجلوس أسفل الصوفا، ظل غيلراغوس واقفا، وهدده قرة مصطفى بقلعة الأبراج السبعة، ورد عليه السفير بأن لويس الرابع عشر سيأتي ليفتح له بابها. وفرضت جزية أواني قدرها مائتين وخمسين ألف دوقية على التجار الفرنسيين (\*\*)

على أي حال، فقد تعرض الجيش العثماني المحاصر لفيينا للهزيمة في العام 1683، وأُعدم قرة مصطفى نفسه. وفي السنة التالية، وفي واحدة من تلك الإياءات التي تعلن عن نهاية عالم وانبثاق آخر، كما حدث مع أمير سالينا في رواية «النمر» الذي يدعو العمدة المحلي إلى العشاء في أثناء انهيار مملكتي صقلية (\*\*\*)، نال السفراء

<sup>(\*)</sup> راجع معنى الأواني avanie في الفصل الخامس. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> تـؤرخ رواية النمـر The Leopard (أو آل غاتوبـرادو باللغة الإيطالية) للروائي الإيطالي جوسـيبي توماسي توماسي المناف النعيـيرات التي لحقت بالمجتمع الصقلي وغـط حياته في أثناء عملية توحيد إيطاليا من خلال سرد التحولات التي أجبرت أمير سـالينا الدون فابريزيو كوربيرا Fabrizio Corbera على الاختيار بين التمسـك بقيم الطبقـة العليـا أو إهدار التقاليد للحفاظ على نفـوذ عائلته بالتنزيل من مكانته، ومن ذلـك دعوته للعمدة المحلي «العامي» على العشـاء. والتناظر هنا بين أمير سـالينا والإمبراطورية العثمانية من جانب، والسفراء الأجانب والعامة من جانب آخر. [المترجم].

الحق في الجلوس على الصوفا. كما حققوا انتصارا آخر في مقابلاتهم في غرفة عرش السلطان، إذ أخذ معظم السفراء منذ ذلك الوقت فصاعدا يقفون منتصبين بينما يحاول الحُجّاب إنزال رؤوسهم أمام السلطان، حيث «كانوا يحتفظون بانتصابهم بكل ما فيهم من قوة» (19).

أنعشت النجاحات النمساوية بعد الهزيمة العثمانية على أسوار فيينا في العام 1683، الصداقة بين فرنسا والإمبراطورية العثمانية. فقد جمعت الدولتان العداوة لآل النمسا، وحظر لويس الرابع عشر على السفراء رسميا أن يفرضوا ضرائب على التجار الفرنسيين. أثر التحالف الفرنسي- العثماني على معظم جوانب السياسة الأوروبية. كان من الأسباب التي دفعت لويس الرابع عشر إلى الهجوم عبر الراين في العام 1688، تاركا لوليام الأورانجي الحرية لغزو إنجلترا من هولندا واعتلاء عرشها بدلا من جيمس الثاني (\*\*)، الرغبة في تخفيف الضغط الهابسبرغي على الإمبراطورية العثمانية. وتوثقت العلاقات بين الدولتين كثيرا، لدرجة أن السفير الفرنسي مسيو دي شاتونيف Monsieur de Chateauneuf (أو ماهوت السلطان والصدر الأعظم، أصدقاؤه العثمانيون) كان ينتقل إلى إدرنة ليظل قريبا من السلطان والصدر الأعظم، وكان عموما يرتدي ملابس عثمانية.

وفي العام 1699، بعد عقد معاهدة كارلوفيتز بين الإمبراطوريتين العثمانية والهابسبرغية، حل مركيز دي فيريول Maruis de Ferriol الذي خدم في الجيوش العثمانية في أثناء حملاتها ضد النمساويين في العقد الأخير من القرن السابع عشر محل شاتونيف. ولم تنجح آماله باستعادة الهيبة الفرنسية بسبب حادثة السيف معل شاتونيف. ولم تنجح آماله باستعادة وريثه حين سجل أنه كان يذهب إلى مقابلات السلطان مرتديا خنجرا تحت سترته. ولذلك أصر فيريول في مقابلة له مع السلطان في الخامس من يناير 1700 على أن يرتدي السيف، كما لو كان أحد رجال الحاشية في فيرساي، على الرغم من أن أحدا في القصر العثماني، ولا الصدر الأعظم نفسه، كان يظهر مسلحا في حضرة السلطان.

تناول السفير الطعام مع الصدر الأعظم، وارتدى قفطانا وتقدم نحو غرفة عرش السلطان. طلب منه الترجمان مافروكورداتو بصوت مرتجف أن يترك سيفه، فأقسم (\*) راجع حاشية سابقة للمترجم حول وليام الأورانجي واعتلائه عرش إنجلترا. [المترجم].

فيريول بأنه سيقاتل لآخر قطرة من دمه إذا حاول أحدهم أن يأخذ سيفه. واعتبر أنه يدافع عن شرف سيده وكل السفراء لدى الباب العالي. رد عليه الصدر الأعظم أمجد زاده حسين باشا بصوت رجل الحاشية القادم عبر العصور بأن «هذا الاغتصاب للمراسم غير مسموح به في البلاطات المنضبطة». وظل كبار المسؤولين العثمانيين يؤكدون لفيريول أنه لم يسبق لأي سفير فرنسي أن وضع سيفا في خصره في حضرة السلطان. لكنه ظل على عناده قائلا إن حياته لا تساوي شيئا في اللحظة التي يتهدد فيها الخطر كرامة السفير وإنفاذ أوامر ملك فرنسا. على بعد بضعة أمتار، كان السلطان الذي جاء خصيصا من إدرنة لهذه المقابلة، ينتظر على العرش.

وأخيرا، جرب الصدر الأعظم الحيلة، وأخبر فيريول بأنه يمكن أن يتقدم إلى غرفة العرش. وفي الدهليز، انقض كبير الحرس لنزع السلاح المهين، فلكمه السفير في بطنه. وغدا باب السعادة الساكن عادة يضج بالجدال. وصاح فيريول بامتعاض إلى مافروكورداتو: «أهكذا تنتهكون قانون الأمم؟ هل نحن أصدقاء أم أعداء؟»، فأجابه مافروكورداتو الذي يرتعد خوفا وفزعا بصوت هامس: «أصدقاء، لكنك لا تستطيع أن تدخل بسيفك... يجب أن تتكيف مع المراسم وآداب السلوك المتبعة في البلد الدي توجد فيه». وأخيرا، طلب رئيس الخصيان الأبيض من السفير أن يرجع إلى حيث جاء. فخلع السفير وحاشيته القفاطين، واستردوا ساعة حائط ومرآة كانوا قد أحضروهها هدايا للسلطان، وعادوا إلى السفارة الفرنسية عبر الشوارع المزدحمة. ولم يعد فيريول إلى القصر حتى غادر القسطنطينية بعد أحد عشر عاما(20).

بلغ جنون العظمة بفيريول أن أمر ببناء قارب كياك مثل قارب السلطان، مزينا من أحد طرفيه بمقصورة مُذَهّبة ومبطنة بالحرير الأرجواني. عندما ظهر القارب لأول مرة في الميناء، أمر البستانجي باشا بتحطيمه وضرب طاقمه. بعدها، ظل السفير في كل مرة يذهب فيها من السفارة إلى الباب العالي، يقطع رحلة طويلة على البر حول القرن الذهبي حتى لا يعبره في مركب أقل فخامة. وعلى الرغم من ذلك، فقد أحب فيريول العالم العثماني، فكان يرتدي عمامة وملابس عثمانية داخل السفارة الفرنسية، وحتى في أثناء إقامة القداس.

كان من الأسباب التي جعلت فيريول انفعاليا أن السفارة في القسطنطينية كانت منصبا يتطلب مهارات استثنائية. وقد جذبت سفراء في مقدرة هوبكن Hoepken

(السويد) وفيرجين Vergennes وثوفنيل Thouvenel (فرنسا) وثوغوت Thugut (النمسا)، الذين أصبحوا جميعا وزراء خارجية لدولهم لاحقا. وفي العام 1707، كتب فيريول: «إنني أجد نفسي هنا في مركز العالم. وأجدني مضطرا إلى التعامل مع شؤون المجر وبلاد فارس والقرم، السياسية والدينية والتجارية، والمسائل المثارة في أنحاء هـذه الإمبراطورية كافة وفي بولندا وموسكو وإيطاليا وغيرها». وكان عليه أيضا، مثل زملائه من السفراء، أن يتعامل مع العبيد المسيحيين الهاربين الذين يلجأون إلى سفن في الميناء ومنها إلى الحرية). ولاحقا، تأسى أحد السفراء قائلا: «في القسطنطينية لا يتم المرء عملا واحدا. فالأمور البسيطة في الأماكن الأخرى معقدة هنا».

كان الدين أحد الاهتهامات الأساسية للسفير الفرنسي. وإبان أوائل القرن السابع عشر، غدت القسطنطينية ساحة حرب بين البروتستانت والكاثوليك، وكذلك بين الإمبراطورية العثمانية وأعدائها. وكان السفير الفرنسي الداعم لمحاولات اليسوعيين السيطرة على البطريركية، يعارض السفيرين الهولندي والبريطاني اللذين كانا يؤيدان البروتستانت. وأسهم السفير البريطاني في طرد اليسوعيين لفترة مؤقتة. وأسهمت البروتستانس اليسوعيين في الاضطرابات التي شهدتها شوارع غَلَطَة وتدمير المطبعة اليونانية في العام 1626 وقتل البطريرك سيريل لوكاريس Cyril Lucaris بأمر الصدر الأعظم في العام 1638 (21).

لكن بعد العام 1660، جرب الكاثوليك طرقا أكثر لينا. فنجح المبشرون في تحويل الأرمن إلى الكاثوليك الأرمن، من خلال الاحتفاظ بالشعائر الأرمنية لكن مع الاعتراف بسلطة البابا. لعل ما جذب الأرمن إلى ذلك التحول هو أنه خفَّض ما كانوا يدفعونه لكهنتهم، كما أنقص فترة الصيام إلى أربعين يوما من مائتين وأربعين يوما في السنة. وفي العام 1691، ابتهج الكاثوليك الأرمن الذين سرعان ما شملتهم حماية السفارة الفرنسية، بالانتصارات الفرنسية، كأنهم كانوا هم أنفسهم فرنسيين (\*). وسيطر الذعر على الأرمن الأرثوذكس. وفي العام 1707، اتهم البطريرك الأرمني أفيديك الذعر على الأرمن الصدر الأعظم، كاهنا يدعى غوميداس Gomidas تحوّل إلى

<sup>(\*)</sup> على الرغم من أن فرنسا لويس الرابع عشر حققت انتصارات أولية في بداية حرب الحلف الكبير ضد تحالف آل هابسبرغ، فقد كانت الهزيمة النهائية من نصيبها. [المترجم].

الكاثوليكية بالقول: «ثمة خطر عظيم بأن الأمة كلها سـتلحق سريعا بأمة الفرنجة، وسـوف يشكلون في إمبراطوريتك عدوا داخليا». وأُعدِم الكاهن. وانتقم فيريول من البطريرك بأن اختطفه من القسـطنطينية في العام 1707 وأرسله إلى فرنسا التي سجن فيها. وفي العام 1710، عاد فيريول إلى فرنسا. وحين جاء الخبر إلى صدر أعظم لاحق بأن فيريول قد أصابه الجنون، رد الصدر الأعظم بأن فيريول كان مجنونا عندما وصل إلى القسطنطينية (22). لكن ربما كان «الجنون» وسيلة لتمكين هذا السفير الذي كانت تعوزه اللباقة من الانسحاب من دون أن يفقد ماء وجهه.

وبعد رحيل فيريول، ساعدت سلسلة من السفراء المتمكنين فرنسا من استئناف دورها باعتبارها الحليف العثماني الأساسي. وفي العام 1724، توسط السفير الفرنسي، عبر سلسلة من المؤتمرات عقدت في القسلطنطينية، جهود عقد معاهدات سلام بين الإمبراطورية العثمانية وكل من روسيا وبلاد فارس. ترك ذلك انطباعا عظيما في الصدر الأعظم حتى إنه اقترح إقامة حلف بين الإمبراطورية وفرنسا وروسيا. وفي السنة نفسها، قال الصدر الأعظم للسفير الفرنسي الجديد فيكونت داندرزيل في التحديد فيكونت داندرزيل في القصر:

كان من المبهج جدا أن إمبراطورية فرنسا ظلت لوقت طويل ترتبط بصداقة حميمة من باب السعادة المرتبط بالخلود... وقال وهو يتوجه نحو نائبه: حقا إن فرنسا وإمبراطوريتنا متفقتان في كل شيء، وإن كان ثمة اختلاف بيننا فهو الدين فقط. واستأنف حديثه قائلا: إنني أكن احتراما خاصا لإمبراطور فرنسا الذي تربطنا به قرابة دم لأن واحدا من سلاطيننا الأوائل تزوج أميرة من الدم الملكي الفرنسي، ولن أدخر جهدا لإسعاد سفيره ورعاياه الآخرين.

وداعب الصدر الأعظم ضاحكا ولدي السفير اللذين سُمح لهما بالجلوس على الصوف، وطلب من الخادم أن يربط منديلين مطرزين حول رقبتيهما، وقدم ألفا من التبريكات للملك الذي تمنى له عهدا طويلا ومحظوظا مثل عهد سلفه لويس الرابع عشر (23).

قدمت فرنسا العون للعثمانيين في حروبهم ضد روسيا والنمسا في الأعوام 1736 - 1739 التي استعادت فيها الإمبراطورية العثمانية بلغراد. وبداية من العام 1740، أخذ اثنان وعشرون من ضباط المدفعية الفرنسيين يساعدون في

إدخال تكتيكات المدفعية الحديثة إلى فرع من الجيش العثماني تحت إشراف أحمد باشا، تلك الشخصية الرائعة وغير المركزية. فالباشا الذي ولد باسم كونت دي بونفال Comte de Bonneval خدم النظام الفرنسي والنظام الهابسبرغي، إلى أن فر إلى الإمبراطورية العثمانية في العام 1729 واعتنق الإسلام. وفي العام 1731، كُلَّف بهمة إصلاح سلاح المدفعية. من بيته في بيرا، كان بونفال يقدم النصح للسفيرين الفرنسي والسويدي، وكذلك للصدر الأعظم والرئيس أفندي في الاجتماعات بالباب العالي حول مسار الديبلوماسية العثمانية. وكان توسع روسيا في حكم ورثة بيتر الأكبر شاغلهم الأساسي.

كان الخوف من روسيا قد دفع الإمبراطورية إلى مصادقة شارلز الثاني عشر ملك السويد (\*). كان خلفه الملك فريدريك الأول قد خدم في الجيش النمساوي مع بونفال في أوائل القرن الثامن عشر. وقد حثه بونفال في رسائل أرسلت من القسطنطينية إلى استوكهولم بين العامين 1733 و1745 (توفي في العام 1747) على إقامة تحالف عثماني- سويدي وشن الحرب على روسيا وبلاد فارس بالتعاون مع الإمبراطورية المغولية والخانيات الأوزبكية (\*\*). ثمة تشوش واضح في هوية بونفال جعله يكتب رسائل إطراء مطولة إلى الملك أو وزير الخارجية السويدي ويوقعها إما بالصيغة obeissant serviteur le comte de bonneval, beylierbey de karamanie (كونت دي بونفال، الخادم المتواضع والمطيع، كونت بونفال، بليرباي قرمان) أو te tres humble et tres obeissant serviteur, ahmet pacha, Beylierbey والمطيع والمطيع والمطيع والمطيع والمطيع والمطيع والمطيع والمطيع قرمان، بليرباي قرمان، كونت دي بونفال سابقا) (الخادم المتواضع والمطيع المحد باشا، بليرباي قرمان، كونت دي بونفال سابقا) أو

<sup>(\*)</sup> حكم شارلز الثاني عشر السويد من ملجته في الأراضي العثمانية، من بندر Bender بمولدافيا بين العامين 1708 و1715. [المؤلف].

<sup>(\*\*)</sup> بعد الفتح العربي لآسيا الوسطى بقيادة قتيبة بن مسلم، وبعد الهزيمة العربية للجيش الصيني في معركة طلاس في العام 750، توالت على آسيا الوسطى ممالك كثيرة منها السامانيون والصفاريون ثم خانية القرخطاي ثم التي إلى المغول بعد غزو تيمورلنك لها، وبحلول العام 1510 كان الأوزبك، وهم مسلمون من أهل السنة، قد سيطروا على المنطقة وأسسوا خانية بخارى التي غطى سلطانها منطقة ما وراء النهر، خاصة منطقة طشقند ووادي فرعانة وشمال أفغانستان، كما أسسوا خانية خيوه Khiva في واحة خوارزم، ودخلوا في صراع مع الصفويين في إيران لأسباب توسعية ومذهبية. وفي أواسط القرن التاسع عشر وقعت هذه الخانيات فريسة للاحتلال الروسي، بدءا بطشقند في العام 1866، ثم بخارى في العام 1876. [المترجم].

وفي الوقت نفسه، حاولت الحكومة الفرنسية أن تستخدم الكونت بالتعاون مع السفير الفرنسي لإقناع الباب العالي بأن من مصلحته مهاجمة مملكة هابسبرغ التي كانت فرنسا في حالة حرب معها من العام 1740 إلى العام 1748. لكن بونفال والباب العالي أدركا أن فرنسا ترغب في توريط الإمبراطورية العثمانية في الحرب لكي تتمكن من الخروج منها بصلح أفضل فقط. علاوة على أن الباب العالي شعر بالمهانة من الرفض الفرنسي لعرضه الوساطة في حرب الخلافة النمساوية في العام 1745

على خلاف الكثير من الديبلوماسيين الأجانب، لم يقلل بونفال من قدر الإمبراطورية، وامتدح خزانتها العامرة، وفي العام 1735 أشار إلى «الإمبراطورية الإمبراطورية والسويد في التي في صلابة السلطان». ووقعت معاهدة بين الإمبراطورية العثمانية والسويد في العام 1740، قال السلطان إن «الملك العام 1740، قال السلطان إن «الملك ومملكة السويد» - وهي عبارة تكشف معرفته بأن سلطة الملك كانت محدودة مقارنة بسلطة البرلمان - ليسوا في قلبه مثل الأمراء المسيحيين الآخرين، «بل في صميم قلبه» (26).

كان كونت دي فيرجين أحد أبرز السفراء الفرنسيين إلى الباب العالي العثماني. في مقابلته الأولى للسلطان في العام 1755، وصف السلطان لويس الخامس عشر به «الحليف الأقدم والأوفى للإمبراطورية العثمانية». لكنه لم يعد تحالفا بين ندين، إذ كانت الإمبراطورية العثمانية تتخلف عن الدول الأوروبية في التقنية العسكرية والقوة الاقتصادية. وفي العام 1766، حذر فيرجين وزير الخارجية دوق دو شوازيل والقوة الاقتصادية. وأن الإمبراطورية إذا لم تصلح نفسها، فسوف تسقط في «هاوية المحن والاحتقار والتقسيم». على أي حال، فقد ظلت باريس والقسطنطينية تشتركان في المخاوف نفسها. وكما كان رأي بونفال، اعتبر شوازيل أن توازن القوة في أوروبا وأمن حليفتي فرنسا بولندا والسويد يتعرض للتهديد بصعود روسيا. وطلب من فيرجين أن يقنع الإمبراطورية العثمانية بأن تهاجم جارتها الشمالية: روسيا.

وفي أوائل العام 1768، كان كل من السلطان نفسه والرأي العام في العاصمة - الذي أصبح قوة فعالة جدا - غاضبين - من دون تحريض من أحد - من مذبحة

<sup>(\*)</sup> راجع حاشية سابقة للمترجم حول حرب الخلافة النمساوية (1740 - 1748). [المترجم].

نفذتها القوات الروسية بحق المسلمين على الأراضي العثمانية ومن استمرار وجود عدة آلاف من الجنود الروس في بولندا ووارسو. ودون حاجة إلى تشجيع فرنسي، أعلن «المجلس الاستشاري العالي» تأييده للحرب. وفي السادس من أكتوبر استقبل الصدر الأعظم السفير الروسي، بعد أن تركه ينتظر نصف ساعة، بكلمات قالها كل جيران روسيا خلال القرنين التاليين بصدق مماثل: «خائن! حانث بقسمه!... ألا تخجل أمام الله وأمام الناس من الأعمال الوحشية التي يقترفها أبناء جلدتك في بلاد لا تتبعكم؟» وسُجن السفير في قلعة الأبراج السبعة، وإن أطلق سراحه لاحقا بتدخل من السفير الفرنسي.

أفسد الضعف الخارجي للإمبراطورية العلاقات بين الجماعات في المدينة. من ذلك أنه في بداية الحملة التي خرجت في مارس 1769، وقف ديبلوماسيون غساويون يتفرجون على الراية الشريفة للنبي محمد تجوب شوارع القسطنطينية (\*)، فتحوّلت إليهم مجموعة هائجة من الغوغاء وكادوا يفتكون بهم. وحين أسرع النمساويون بالعودة إلى بيرا في حماية حراسهم الانكشاريين، تحوّل الغوغاء - للمرة الأولى - إلى المسيحيين المحليين، وقتلوا الكثيرين منهم، ونهبوا دكاكينهم.

كانت نتيجة الحرب كارثة بالنسبة إلى الإمبراطورية العثمانية، وكذلك لبولندا التي قُسّمت لأول مرة بين النمسا وبروسيا وروسيا. وفي أغسطس 1769، ومن باب العقاب على عدم الكفاءة والفساد، عُرِضت رؤوس الصدر الأعظم وأمير مولدافيا والترجمان أمام القصر. وفي العام 1770، انتزع الجيش الروسي مولدافيا وولاشيا. ومسح أسطول روسي بحر إيجة وشجع ثورة يونانية في شبه جزيرة بيلوبونيز، وحطم أسطولا عثمانيا بالقرب من خيوس، وحاصر الدردنيل. وللمرة الأولى منذ العام 1656، باتت القسطنطينية نفسها معرضة للتهديد (\*\*\*). وأخذ السخط يعم الخانات (27).

<sup>(\*)</sup> ظهرت الرابة الشريفة التي يعتقد أنها تخص النبي محمدا أو ترجع إلى زمنه - وإن لم يكن من المعلوم كيف وصلت إلى أيدي العثمانيين - لأول مرة في حرب ضد آل هابسبرغ النمساويين في العام 1593، وفي الحرب على المجر في العام 1594، واستخدمها محمد الثالث عندما انتصر في حصار قلعة إغر Eger المجرية، وصارت فأل نصر للجيوش العثمانية. كان السلطان العثماني إذا خرج للحرب أو أرسل جيشه في حملة، يدخل إلى حجرة أثر النبي ويخرج الراية الشريفة من الصندوق ويحملها إلى قاعة العرش وسط تكبيرات الحضور، وفي قاعة العرش يقبل السلطان الراية في حضور الصدر الأعظم وشيخ الإسلام ثم يسلمها إلى الصدر الأعظم قائلا: «أستودعك الراية الشريفة وأستودعكما الله الذي أدعوه أن ينصرك»، وبعد المعركة كانت تعاد إلى الصندوق وسط تراتيل قرآنية وحرق البخور. [المترجم]. (\*\*) في المرة الأولى، حاصر أسطول البندقية الدردنيل، وفر أربعة آلاف من عبيد القوادس العثمانية وانضموا إلى البنادقة، وهجر الناس المدينة خوفا من القادم. [المترجم].

ساعد المجري بارون دي توت Baron de Tott الذي كان من محاسيب فيرجين وائتمنه السلطان وآواه، في تنظيم دفاعات المدينة، وأشرف على تحديث الحصون التي تحرس مداخل البسفور والدردنيل وبناء بطاريات دفاعية. وبغرض منع الحكومة العثمانية من عقد صلح كارثي مع روسيا، ساعد السفير الفرنسي كونت دي سانت بريست Comte de Saint-Priest في توريد الغلال إلى المدينة بالالتفاف على الحصار الروسي للدردنيل. وجساعدة اسكتلندي اعتنق الإسلام يدعى أرتشبولد كامبل Archibald Campbell ويعرفه الأتراك خطأ بالاسم «مصطفى الإنجليزي» (\*)، أنشأ بارون دي توت أيضا مسابك لصنع المدافع ومدرسة لتعليم الرياضيات للأسطول.

كان أوكميدان Okmeydan واديا يقع إلى شهال الترسانة، تتناثر فيه معالم مرمرية رائعة تخلد المسافات التي كانت أسهم السلاطين تقطعها في مسابقات الرماية. وبداية من العام 1773، أخذ المكان يدوي، ليس بحفيف الأسهم التي تشق الرياح، بل بهدير المدفعية الحديثة. وقُدمت دورات تدريبية، شاهدتها حشود من المواطنين والسفير الفرنسي والسلطان مصطفى الثالث نفسه. مُنع الأسطول الروسي من الوصول إلى مياه المدينة، لكن إلى متى؟ وقال بارون دي توت للرئيس أفندي إن الحرب التالية قد تؤدي إلى طرد العثمانيين من القسطنطينية. ووفقا لتوت، فإن الأفندي «نظر فورا من خلال النافذة»، وبعد أن ألقى نظرة على ساحل آسيا، أجابه «توجد هناك بعض الوديان المبهجة»، واستدار إلي مبتسها: «سنبني هناك أكشاكا مبهجة».

أدرك مصطفى الثالث، النشط والحاضر دائما الذي كان يكثر من زيارة مكاتب الباب العالي، أن الجيش كان في حاجة إلى إصلاح جذري. يصف بارون دي توت السلطان بأنه: «يكرس وقته جله للعمل، ودائما ما تجده مدفونا بين أوراقه... وعندما كان رجاله يقولون له إن هذا الانتباه المتواصل مضر لصحته، كان يجيبهم: انكبابي على العمل لا غنى عنه لأن أحدا منكم لا يفهم كيف يقوم بالعمل» (28). في محادثة بالشعر مع مستشاريه، أبدى السلطان انزعاجه:

<sup>(\*)</sup> وصفه مســؤول بالسـفارة بأنــه «رفيق ذكي وفاضل»، جاء إلى القسـطنطينية، و«لا أحد يعرف سـبب مجيئه». [المؤلف].

إن العالم في تدهور. ولا تظنوا أنه سيسير في مصلحتنا. لقد أسلم القدر الوضيع الدولة إلى الوضعاء. اليوم كل الرجال ذوي المراتب العليا جبناء. لا شيء يبقى لنا غير الأسى الأبدي.

## فأنكر المفتى مسؤوليته:

حقا الدولة الدنيوية باتت في قبضة الوضعاء، ولن يتأتى النظام بالتفكير الصادق، حتى أوراق الشجر والمطر أصبحت غنيمة الجبناء. ندعو الله أن تروى الشريعة حديقة الدولة!

## وأبدى الصدر الأعظم يأسه:

ما رغباتكم الدنيوية التي لا تنقطع هذه؟ تدور العجلة دورتها الأبدية. لا تبتئس يا قلبي، فإن الجبان يجد لحظة بهجة فقد أعطى الخالق العالم الوضيع للوضعاء.

انعكس تدهور الإمبراطورية في صعود قوة السفراء في القسطنطينية. فغدا الصدر الأعظم يستشير كلا من السفير الفرنسي والنمساوي في اجتماعات ليلية سرية في الأكشاك المطلة على البسفور فضلا عن المقابلات النهارية في الباب العالي. وكان السفراء الغربيون من خلال بيع العضوية القنصلية الفخرية لمنح الحماية لأفراد الأقليات الأثرياء، يسهمون في إضعاف سلطة السلطان على رعاياه. في العام المسلود الأقليات الأثرياء، يسهمون في إضعاف السلطة السلطان على رعاياه. في العام القسطنطينية دخول جيش فاتح. دخل السفير الأمير ريبنين Prince Repnin في ستمائة رجل من الحاشية والخدم والحرس «ينشرون الرايات ويعزفون الموسيقي ويدقون الطبول، ويحمل ضباط المشاة البنادق في وضع كتفا سلاح، ويضع الفرسان ويدقون الطبول، ويحمل ضباط المشاة البنادق في وضع كتفا سلاح، ويضع الفرسان القربينات (Carbines) على ركبهم، ويسير المشاة رافعين الحراب، والفرسان حاملين البنادق بدلا من السيوف، لكن بلا حراب». نقل سبعون قاربا من مراكب الكياك ذات الستة مجاديف وقارب ذو أربعة عشر مجدافا للسفير، السفارة من غَلَطَة إلى الباب العالى على الجانب الآخر من القرن الذهبي (29).

لم تخف روسيا والنمسا مكائدهما ضد الإمبراطورية العثمانية. من ذلك أن كاترين الثانية، في العام 1779، مدفوعة بالأحلام الروسية القديمة، وقبل كل شيء برغبتها الشخصية في المجد، أطلقت على حفيدها الثاني اسما كان برنامجا سياسيا في ذاته: قسطنطين. وأعطي الطفل لمربيات يونانيات، وبداية من العام 1780 ناقشت مع الإمبراطور الروماني المقدس جوزيف الثاني «مشروعها اليوناني» الذي يقوم على تقسيم الإمبراطورية العثمانية في أوروبا بينهما، وإحياء الإمبراطورية البيزنطية في القسطنطين إمبراطورا لها. الإمبراطورية البيزنطية في العام 1783 بضمها القرم التي كان العثمانيون يعتبرونها تأكد التهديد الروسي في العام 1783 بضمها القرم التي كان العثمانيون يعتبرونها المدخل إلى القسطنطينية (30)، ولم يعد البحر الأسود بحيرة عثمانية. ومنذ ذلك الوقت فصاعدا، أخذ الاهتمام الروسي بالعاصمة العثمانية يتنامى مع نمو التجارة الروسية عبر البسفور والدردنيل.

وفي العام 1784، رد لوياس السادس عشر وفيرجين الذي أصبح وزير خارجية فرنسا على العمل الروسي بإرسال الشاب المتعلم من الحاشية كونت دي شـوازيل جوفير Comte de Choiseul-Gouffier سفيرا إلى القسطنطينية. كان هذا الكونت الشاب بالنسبة إلى الكاتب الساخر المبغض للبشر شامفور Chamfort: «إنه واحد من تلك الكائنات التي ساعدت بفضائلها وتواصلها في أن تصالحني مع الجنس البشري»، وكان بالنسبة إلى تاليران «الرجل الذي أحببته أشد ما يكون الحب»، والصديق الوحيد الذي لم يخنه. لكنه كان مع ذلك اختيارا مفاجئا كسفير فرنسي في القسطنطينية لأن الصدر الأعظم كان يرتاب في أنه موال للنمسا. وعلاوة على ذلك، كان شوازيل كلاسيكيا يعشق الماضي اليوناني. في كلمته التصديرية لكتابه عن رحلاته إلى اليونان الذي نشر في العام 1782، وصف «المشروع اليوناني» بأنه غاية نبيلة وعظيمة، وتساءل: «كيف يحكن للمرء أن ينظر بلا سـخط إلى اسـتقرار المسلمين الأغبياء على خرائب إسـبرطة وأثينا ويفرضون عليها جزية العبودية في هدوء؟»، وجد زميله البريطاني سير روبرت إينزلي أن من واجبه أن يلفت انتباه الصدر الأعظم إلى الجملة. وفي عمل تكفيري غال، استعاض شوازيل جوفير عن هذه الكلمة بمقدمة مختلفة، طبعت في مطبعة السفارة. وزعم للباب العالى أن كل النسخ الأخرى كانت مزورة. اتبع شوازيل جوفير سياسة لويس السادس عشر وفيرجين بأمانة، إذ كانا مصممين على دعم الإمبراطورية العثمانية - كما كتب فيرجين - «بكل الوسائل التي باستطاعته [الملك]». كانت لدى لويس السادس عشر وفيرجين رؤية عمرها خمسون عاما. جاءت تعليمات فيرجين الرسمية إلى شوازيل جوفير بأن «يوفر الدافع لإحداث شورة في الإمبراطورية، وأن يعود الحكومة التركية البحث عن التعليم الذي تحتاج إليه، وأن تستعين بالرجال المتعلمين من الخارج إلى أن تتعلم الأمة(31).

أحضر شوازيل جوفير هيئة عسكرية وبحرية مكوّنة من ثلاثين ضابطا لمساعدة الإمبراطورية العثمانية في تحديث قواتها المسلحة (فضلا عن الرسامين جان باتيست هيلير Jean-Baptiste Hilair وليوي فرانسوا كازاس Jean-Baptiste Hilair هيلير اللذيان كان يدفع لهما من ماليه الخاص). وفي العام 1783، افتتحت مدرسة حديثة اللهندسة العسكرية بمعلمين فرنسيين، وكان القبطان باشا نفسيه يحضر مقررات التحصينات أحيانا، وقام مهندسون فرنسيون بتقوية الحصون التي تدافع عن مدخل البسفور. وفي مطبعة السفارة الفرنسية، طبعت الأعمال حول المناورات البحرية وفن الحرب والقواعد النحوية العثمانية باللغة العثمانية. وأكمل المهندسان كوفر Rauffer ولوشيفالير العمل في الترسانة الكائنة على القرن الذهبي، وساعدوا في بناء سفينة الفرنسيون العمل في الترسانة الكائنة على القرن الذهبي، وساعدوا في بناء سفينة حديثة، دُشنت بحضور السلطان في الثلاثين من مايو 1787.

أثبت شوازيل جوفير أنه ديبلوماسي مقتدر اشتهر بأنه حين كان يثار كلام عن استدعائه إلى بلاده، كان الصدر الأعظم يكتب إلى لويس السادس عشر يثني على حماسه «للصداقة التي تجمع هذه الإمبراطورية المهيبة وبلاط فرنسا»، ويطلب منه أن يبقيه. تعلى شوازيل جوفير بالقدرة على الاحتفاظ برباطة جأشه في أصعب الظروف. ففي أحد المؤتمرات، وضع الأسد الذي كان القبطان باشا يربيه، رأسه على حجر شوازيل جوفير، فما كان من السفير إلا أن غنى له lest beau, fort beau حجر شوازيل جميلة، أنت جميلة] (\*\*) وواصل كلامه(33).

وفي السابع عشر من أغسطس 1787، دُفِع الباب العالي ثانية بفعل الرأي العام في المدينة وبتحريض مما وصفها شوازيل جوفير les perfides Conseils du

<sup>(\*)</sup> تهويدة مما يغنى للأطفال. [المترجم].

Chevalier Ainslie [نصيحة غادرة من شيفالير إينزلي]، إلى إعلان الحرب على روسيا. حصل العلماء في «مجلس الشورى» على رشى قدرها ثمانون ألف دوقية هولندية لإعطاء موافقتهم. كان من أسباب اندلاع الحرب رفض روسيا إعادة ألكسندر مافروكورداتو أمير مولدافيا الذي فر من ياش في وقت سابق من ذلك العام بتدبير القنصل الروسي. أغضب ذلك الحكومة الفرنسية التي كانت قد بدأت أخيرا تقاربا مع روسيا (ومن هنا جاء حماس إينزلي لهجوم عثماني على تلك الإمبراطورية).

كشف لويس السادس عشر عن واقعيته وتفضيله للسلام في رسالة بتاريخ العشرين من مايو 1787 إلى الشاب سليم أفندي ولي العهد الذي كان شوازيل جوفير يتواصل معه سرا: «لقد أرسلنا إلى القسطنطينية على نفقتنا صناعا وضباطا لإعطاء المسلمين عروضا عملية وأمثلة لكل جوانب فن الحرب... الحرب التي أصبحت علما معقدا جدا، وتكلّف من يسعى إليهامن دون أن يكون في مستوى الخصوم خسائر فادحة». كان شوازيل جوفير يخشى من أن تكون الحرب كارثة للتجارة الفرنسية في المشرق والآلاف الذين يعيشون في المنتصف، وحذر الرئيس أفندي مرارا وتكرارا من عواقبها الممكنة. وشكره المسؤول العثماني على نصيحته.

تغلبت اتهامات روسيا بـ«الغطرسة» و«الطموح الجارف» و«سوء النية المثير للقرف»، عـلى التقييم الواقعي لتوازن القوة. كان انهيار الإمبراطورية العثمانية، ولو كحيلة بلاغية فقط، متوقعا داخل الباب العالي نفسـه. يذكر شوازيل جوفير أن رئيس الكتاب أخبره بأنه إذا كان الله قد قدر «خراب هذه الإمبراطورية، فإن المسلمين كانوا على الأقل مهيئين لأن يجوتوا بحماس وأن يفضلوا الموت الشريف عـلى الخزي وعلى صنوف العـذاب الطويل والمؤلم التـي كان الروس الغادرون يدخرونها لهم»(34).

سُحب الضباط الفرنسيون من القسطنطينية في وسط العام 1788، بعد ستة أشهر من إعلان النمسا الحرب هي الأخرى على الإمبراطورية العثمانية. أنهت الحرب واندلاع الثورة العنيفة في فرنسا في العام 1789 خطة لويس السادس عشر للثورة السلمية في الإمبراطورية العثمانية. وانتهت الحرب في العام 1792 بهزيمة العثمانيين وفقد حصن أوشاكوف Ochacov العظيم على البحر الأسود. كانت حدود روسيا تقترب شيئا فشيئا من القسطنطينية.

وفي الرابع والعشرين من سبتمبر 1792، بعد إسقاط لويس السادس عشر، استقال شوازيل جوفير من منصب السفير الفرنسي، وأعلن أسفه وامتنانه و«ولاءه للباب العالي». وحصَّن نفسه في قصر فرنسا<sup>\*\*</sup>، وأخذ ينتظر ما تأتي به الأيام، محاطا بحراس من الألبان. وبعد تصويت من التجار الفرنسيين بالمدينة على قبول الجمهورية الفرنسية، غادر المدينة في العام 1793 ومعه تحفه التي تنتمي إلى العصور القديمة وفضيات السفارة إلى سانت بطرسبرغ التي عُين فيها مديرا للمكتبة الإمبراطورية ورئيسا لأكاديهة الفنون الجميلة (35).

وفي العام 1795، وبعد ثلاث سنوات من فقدان المملكة الفرنسية، فقدت الإمبراطورية العثمانية حليفا آخر، إذ قُسمت البقايا الأخيرة من الكومنولث البولندي بين النمسا وبروسيا وروسيا. وعلى مدى سنوات، تمثل الأثر الرسمي الأخير لوجود بولندا في ترجمان السفارة البولندية السابق في القسطنطينية. كان حارس إنكشاري سابق في السفارة البولندية يقوده إلى الباب العالي ومنه. وصف العثمانيون تلك الحالة بالقول: «شبح لجاووش [حارس] يؤدي مهامه لشبح ترجمان لسفارة ميتة» (36). أخذ النظام الأوروبي القديم الذي ساعدت انقساماته الإمبراطورية على حكم ربع القارة لأربعة قرون يتلاشى. وأصبحت الإمبراطورية محاطة بجيران توسعيين كما كانت الإمبراطورية نفسها من قبل.

لم يكن في وسع السفارات في بيرا أن تنجز الكثير لولا أسراب الجواسيس والمترجمين والأطباء والمبشرين والتجار الذين كانوا يعيشون في الشوارع الفرعية المحيطة. كانت السفارات مركز عالمهم الذي وفر لهم العدالة والحماية والتوظيف والترفيه والأخبار. لم يكن بالقسطنطينية بلاط على النمط الغربي يقوم على طقوس حفلات الاستقبال التي تكشف للعالم الخارجي أصحاب الحظوة من غيرهم. ردمت السفارات هذه الفجوة. وحتى العام 1914، كان عدم حصول أحد مسيحيي المدينة على دعوة إلى السفارات يعنى موته اجتماعيا. كتب زائر إبان القرن التاسع عشر:

إن مجتمع بيرا متألق إلى درجة تضعه على طرف النقيض مع ذلك المجتمع الذي وصفت قبحه من فوري [حياة الطبقات الدنيا ببيرا]. فلا يوجد مكان آخر من العالم - باستثناء باريس - يجمع كل هذا العدد الكبير من العلماء والفنانين والرحالة ورجال الذوق من كل نوع... تقدم حفلات الاستقبال الكبيرة

<sup>(\*)</sup> كانت السفارات يشار إليها باسم القصور، مثل قصر فرنسا مثلا. [المترجم].

مزيجا ساحرا من السهات القومية المتنوعة، جمعها معا ذوق وأنس رائعان. فاقت أمسيات قصر روسيا نظيراتها جميعا في الفخامة، بينما عَيْزت حفلات سفراء فرنسا وإنجلترا بذوق أعلى وثراء أقل، في حين تفوقت حفلات العشاء الرسمى في السفارة النمساوية على كل ما عداها (37).

تردد العثمانيون أيضا على سفارات برا. من ذلك أن الرحالة والديبلوماسي غير الرسمى الفرنسي نيقولاس دي نيكولاي لاحظ أن المسؤولين العثمانيين في العقد السادس من القرن السادس عشر كانوا يستمتعون بتناول العشاء مع السفير الفرنسي مسيو دارامون Monsieur d'Aramon: «لكثرة أطباق اللحوم الشهية وكثرة أنواع الخمور والممزى والمسكات (\*) الممتازة [القادمة من الجرز اليونانية] التي كانوا يتخمون أنفسهم بها إلى أقص حد، حتى كانت شوارع المدينة الفسيحة تضيق بهم عادة وهم في طريق عودتهم إلى بيوتهم، وكانوا يعرفون جيدا كيف يعطرون أنفسهم بهذه الكحوليات السبتمبرية والباخوسية الحلوة» (\*\*\*). وعلى مدار القرنين السابع عشر والثامن عشر، كان السفراء الفرنسيون إلى القسطنطينية يزورون المفتى، وسأل المفتى ذات مرة إن كان ابن مركيز دي فيلنوف Marquis de Villeneuve السفير الفرنسي في الفترة 1729-1740 قد سُمى كونستانتوبوليتان Constantinopolitan [قسطنطيني] نسبة إلى المدينة. وعندما استضاف الصدر الأعظم السفير الروسي لتناول الغداء في الباب العالي في العام 1775، طلب منه أن يتصرف كأنه صاحب بيت. وهناك شاهد السفير «الرقص على الطريقة الآسيوية ومن الجزر اليونانية المختلفة» وغلمانا يغنون أغاني عربية. وفي حين كان معظم العثمانيين لايزالون يأكلون بأصابعهم، استخدم الصدر الأعظم أدوات مائدة ذهبية مطعمة بالماس. وتلت هذه الاستضافة خمس مآدب أخرى لدى خمسة مسؤولن مختلفين في بيوتهم (38).

كان العثمانيون يحضرون حتى حفلات الاستقبال التي يقيمها عدو منتصر. ففي حفلة راقصة إحياء لعيد القديسة كاترين (\*\*\*)، وهو عيد الإمبراطورة، في السفارة الروسية في العام 1793، لاحظ ديبلوماسي روسي:

<sup>(\*)</sup> الممزي malmsey: نبيذ حلو عطري الرائحة، والمُسكات muscat عنب طيب الشذا والنكهة أو خمر معصور منه. [المترجم]. (\*\*) يرمز شهر سبتمبر إلى مولد الزهور، وباخوس Bacchus هو الاسم الذي اتخذه الرومان للدلالة على ديونيسوس إله الخمر عند الإغريق. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> كان من عادة الممالك المسيحية أن تطوّب ملوكها وملكاتها قديسين وقديسات، غالبا بعد مماتهم، وقد طوّبت كاترين قديسة في حياتها. [المترجم].

لم تكن الغرف كبيرة بما يكفي لاستيعاب هذا الحشد الكبير. كانت النساء كلهن مغطيات بالمناس والجواهر الله من بين الحضور في هذه الحفلة صديقنا القديم الكابيشي باشا Kapici Pasha [رئيس حرس القصر] وكثير من الأتراك الآخرين من علية القوم وحين رأوا بريق الخمر الفاخر المقدم لهم، شربوا نخب دينهم وشاركوا في كل متع هذه الحفلة حتى النهاية.

في الصيف، كانت السـفارات، مثل غيرهم من السكان الأغنياء، يغادرون المدينة للتمتع بالمناخ الأبـرد لقرى بيوكدير وطرابيا وبلغراد Belgrade على البسـفور. وهنـاك كانت الحياة أكثر اسـترخاء، من ذلك أن أحد الرحالة وجـد طرابيا «مكانا مبهجـا للغاية». وفي بعض الأوقات، على نحـو ما ذكر ضابط بريطاني، كان كثير من اليونانيين يغنون لعشيقاتهم ليلا في جلبة يستحيل معها النوم: يبدو أن «إلهة الحب اتخـذت من هذا المكان مقاما مفضلا لها». كان بضعـة أتراك ينضمون إلى لقاءات الأحـد مع اليونانيين والأرمـن واليهود، حيث كان «كل من ينتمـون إلى المجتمع» يجتمعون تحت أشجار الليمون في سهل خارج بيوكدير (39).

كان التجسس - لا ريب - إحدى الوظائف الأساسية للسفارات. وإبان القرن السادس عشر، كانت كنيسة سانت فرانسيز في غَلَطَة مكان اجتماع مفضلا للديبلوماسيين البنادقة وعملائهم، لأن الحرس الإنكشاري كان يترفع عن دخول الكنائس، وتحت ستار العبادة، كانوا يتحدثون من دون أن ينتبه إليهم أحد. على أن انكشاف أمرهم كان يودي بهم إلى القتل. ففي السادس والعشرين من أبريل أن انكشاف أمرهم كان يودي بهم إلى القتل. ففي السادس والعشرين من أبريل من البندقية وإسبانيا والبابوية ضد الإمبراطورية (\*)، رُفع جسم جاسوس بندقي يدعى فرا باولو بيسكوتو ضد الإمبراطورية (\*)، رُفع جسم جاسوس بندقي يدعى فرا باولو بيسكوتو ليتعفن، «لتشجيع الآخرين» (40).

وبعد قرن، كان كونت جاكوب كولير Count Jacob Colyer الممثل الهولندي لدى الباب العالي من العام 1685 حتى وفاته في العام 1725، «سيدا مثاليا» لدى العثمانيين واليونانيين. كتب كانتمير أنه «كان يستضيف في بيته حاشية الباب

<sup>(\*)</sup> هي معركة ليبانتو البحرية التي دُمر فيها الأسطول العثماني، وكانت من أولى الهزائم العثمانية، وجرأت الممالك الغربية على الإمراطورية. [المترجم].

العالي الذين كانوا شرهين جدا للخمر، وكانوا يتنقلون في البيت بحرية، إذ لم يكن بالبيت شيء سري غير ما ينتزعه منهم بهذه الوسيلة» (\*\*). وكذلك سفير الإمبراطورية الرومانية المقدسة إبان منتصف القرن الثامن عشر هنريتش كرستوف بينكلر الرومانية المقدسة إبان منتصف القرن الثامن عشر هنريتش كرستوف بينكلر عيونا له في كل مستويات المجتمع العثماني وفي السفارات الأجنبية. وجنّد السفير الفرنسي كونت دي سانت بريست - خليفة هنريتش - المدعو بارون ثوغوت للعمل لحساب فرنسا في العام 1771، لكن نظرا إلى أن المعلومات التي كان يقدمها كانت قليلة القيمة، فرما كانت مهمته هي الخداع المزدوج. تذمر ثوغوت من أن الأسرار في بيرا لا تحفظ لأكثر من ربع ساعة، فد «كل شخص يعرف تحركات كل الأشخاص الآخرين» (١٩). ومازالوا كذلك إلى اليوم.

للم يكن سكان بيرا يُعرَفون باسم البيريين Perotes بيرا بيرا، أنتِ عش الأوغاد». وقيل إن pirates وقيل إحدى الأغاني الشعبية: «بيرا بيرا، أنتِ عش الأوغاد». وقيل إن ثرثرة سيدات بيرا الجالسات حول التندور (\*\*\*) أو المجمرة، كانت أسوأ من نظيراتها في أسوأ بلدة إقليمية فرنسية (42). غير أن بيرا كانت تجمع إلى جانب ذلك إغراء الكوزموبوليتانية. وحتى القرن الحالي، ظل كثير من سكانها يتحدثون خمس أو ست لغات. وفي العام 1718، شبهتها ليدي ماري ورتلي مونتاغيو بيرج بابل:

في بيرا يتحدث الناس التركية واليونانية والعبرية والأرمنية والعربية والروسية والفارسية والسلافونية [الصربية - الكرواتية] والولاشية والألمانية والهولندية والفرنسية والإنجليزية والإيطالية والمجرية، ولعل الأسوأ من ذلك أن عشرا من هذه اللغات تستخدم في أسرتي. فسُسَّياس خيلي عرب، وخدمي فرنسيون وإنجليز وألمان، ومربيتي أرمنية، ووصيفاتي روسيات، وأكثر من خمسة آخرين من خادماتي يونانيات، وطباخي إيطالي، وإنكشاريتي أتراك.

<sup>(\*)</sup> معنى أن السفير كان يقيم هذه الحفلات لانتزاع المعلومات من المسؤولين العثمانيين. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> نسبة إلى بيرا. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> التندور (ربما تحريف لكلمة «تنور» العربية) - في بلاد المشرق - طاولة مغطاة بسبجادة كبيرة توضع تحتها مجمرة بغرض التدفئة. [المترجم].

جذبت بيرا اليهود والأرثوذكس والبروتستانت، فضلا على الكاثوليك. فقد كانت مدينة مكن أن ترى فيها أوروبا كلها وتسمعها، أكثر حتى من فيينا أو روما أو فاليتا عاصمة فرسان مالطا(43)(\*).

لم تكن أوروبا واقعا معيشا في شوارع بيرا فقط، بل في الحياة المهنية للكاثوليك أيضا. فعلى مدى ستة قرون، نادرا ما يغيب اسم عائلة تيستا Testa عن حوليات الديبلوماسية بالمدينة. هذه العائلة التي كانت تعمل في الأصل تجارا وكتاب عدل، جاءت من جنوة إبان القرن الثالث عشر. ويقال إن واحدا من أبنائها وقّع المعاهدة التي استعاد البيزنطيون القسطنطينية مقتضاها من اللاتينيين في العام 1261. وفي العام 1456، دفن توماسو دي تيستا Tomaso de Testa وزوجته لوشينتا دي سبينولا Luchineta di Spinola في كنيسـة سانت بـول (جامـع العرب حاليـا في كاراكوي Karakoy، ويوجد شاهدا قبريهما الآن في المتحف الأثري). وفي العام 1513، أسهم أندريا دى تيستا Andrea de Testa في تحمل تكاليف إعادة بناء كنيسة سانت فرانسبز بعد الزلـزال المدمر الذي ضرب المدينة من العام 1509، وفي العام 1561 شـهد ابنه أنجيلو Angelo التبرع بكنيسة سانت بيتر وسانت بول للدومنيكان. وكما عمل ثلاثة أفراد آخرون من عائلته إبان الثلاثمائة سنة التالية (\*\*)، شغل أنجيلو موقع رئيس مجلس بيرا السامي Magnifica Communita di Pera وهو كيان من اثني عشر مستشارا كانت مهمته إدارة شـوون وكنائس الجماعة الكاثوليكية المكونة من نحو خمسهائة شخص. وكما كانت الحال مع العائلات البارزة الأخرى مثل درابيريس وسلفاغو Salvago، عاشت عائلة تيستا في أبهة واضحة في غَلَطَة بجوار خان الفرنجة (44).

وبفضل معرفتهم باللغات العثمانية واليونانية والإيطالية وغيرها، بدأت عائلة تيستا من النصف الثاني من القرن السابع عشر في العمل مترجمين للسفارات الغربية.

<sup>(\*)</sup> فاليت Valetta: عاصمة مالطة، كانت منذ أولى الحملات الصليبية ملتقى للأفراد والجماعات والأخويات المسيحية القادمة من كل أنحاء العالم المسيحي الراغبة في الحرب على المشرق الإسلامي، وكانت فلول الحملات الصليبية المهزومة والولايات الصليبية المنهارة في المشرق تحط رحالها في مالطة انتظارا لأن تمر بهم حملة جديدة قادمة من أوروبا، وكذلك للإغارة وأعمال القرصنة على السفن والشواطئ الإسلامية، وربها من هذا الدور «الجهادي» ضد الإسلام والدول الإسلامية، جاء المثل الشعبي «يؤذن في مالطة» كناية عن عدم الاستجابة والرفض. يفترض أن هذا الدور جعل فاليتا جامعة لأوروبا كلها أكثر من أي مدينة أخرى. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> هم بارتولوميو تيستا Bartolomeo Testa في العام 1568, وغاسباري تيستا Gaspare Testa في العام 1651، وبارتولوميو دي تيســتا Bartolomeo de Testa في الأعوام 1778-1792. كان فرانسيسكو تيستا Bartolomeo de Testa نائب الرئيس في العام 1683.

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

وإبان القرن الثامن عشر، حققوا تحولا حاسما في المكانة من مترجمين يُستأجرون من بين أهالي المدينة إلى رعايا وسفراء للحكومات الأوروبية. فعمل غاسبار تيستا من بين أهالي المدينة إلى رعايا وسفراء للحكومات الأوروبية، وشغل ابنه جاك الذي أسمي جونخير دي تيستا 1758 (1725) Jonkheer de Testa (1725) منصب القائم بالأعمال الهولندي في القسطنطينية، وأصبح أحفاده هولنديين وخدموا هولندا بههنتهم الديبلوماسية العائلية في القسطنطينية وطوكيو ومدريد وأماكن أخرى. ولايزال فرع من العائلة يعيش اليوم في هولندا. غير أن أثمن مقتنيات العائلة، وهي الشوكة من تاج الأشواك الذي عُذب به المسيح، التي أنقذها فرانسيسكو تيستا الشوكة من تاج الأشواك الذي عُذب به المسيح، التي أنقذها فرانسيسكو تيستا المحددة عن تاج الأشواك الذي عُذب به المسيح، التي أنقذها فرانسيسكو تيستا المحددة عن حريق دمر كنيسة سانت فرانسيز في العام 1660، لم يعد ألى مشاهدتها في المواكب الدينية في إسطنبول، إذ تحتفظ بها حاليا كنيسة سانت أغنيس St Agnes بأمستردام.



الرسام أنطبوان دي فافباري Antoine de Pavary، كونت فيرجبين بالزي العثماني، 1768. كان السفراء والرحالة يكلُفون رسامين عادة برسم صور لأنفسهم بالزي العثماني لتوضيح نجاح سفاراتهم أو رحلاتهم. وهذه اللوحة التي رسمت لفيرجين في السنة التي غادر فيها القسطنطينية والتي تُظهِره متكنا على فراء ومرتديا فراء وممسكا غليونا، تخلد واحدا من أكثر السفراء الفرنسين لدى الباب العالى تهكنا.

عندما وصل فيرجين العازب المتزمت إلى القسطنطينية، وقع في حب آن فيفيير Anne Viviers أرملة فرانسيسكو تيستا التاجر ابن عم جاك دي تيستا. ولدت فيفيير لفيرجين طفلين غير شرعيين. وفي العام 1760، أي بعد خمس سنوات من وصوله، خاطر فيرجين بحياته المهنية، بأن كتب لها تعهدا مكتوبا بأن يتزوجها. وبعد سبعة أعوام، وهو ما أثار اشمئزاز الحكومة الفرنسية ومجتمع بيرا، أبر الكونت بعهده وتزوجها في كنيسة سانت لويس دي فرانسيز. كتب فيرجين إلى بارون دي توت: «إنني في غاية السعادة بحالتي الجديدة، وغدت زوجتي التي تشرفت بمعرفتك أحب إلي من أي وقت مضى، كما أنني أعشق أطفالي». استدعاه لويس الخامس عشر من القسطنطينية بفعل الصدمة. وأثبت لويس السادس عشر أنه أكثر تسامحا من الآخرين. وهكذا، أصبحت المدام كونتيسة دي فيرجين، زوجة وزير الخارجية، البيرية المسنة صاحبة أصبحت المدام كونتيسة دي فيرجين، زوجة وزير الخارجية، البيرية المسنة صاحبة أصبحت المدام كونتيسة دي فيرجين، زوجة وزير الخارجية، البيرية المسنة صاحبة أصبحت المدام كونتيسة دي فيرجين، زوجة وزير الخارجية، البيرية المسنة صاحبة ألماضي» تتولى مهمة تقديم الأميرات الأجنبيات في بلاط فيرساي.



الرسام أنطوان دي قافاري Antoine de Favary، الكونتيسة فيرجين بفستان عثماني، 1768. كانت الكونتيسة في السابق من آل سافويارد Savoyarde، تزوجت من أحسد تجار بيرا الأغنياء، وبعد موته عاشست مع السفير الفرنسي كونت دي فيرجين بلا زواج وأنجبت له ابدين قبل زواجهما الذي رها عجّل باستدعائه إلى باريس، ولم يريا المدينة ثانية.

وكما فعلت عائلة مافروكورداتو، رفضت عائلة تيســتا أن تســجن نفسها في قوميــة واحــدة. فكانت هذه العائلــة مثالا متطرفا لظاهرة كانت شـائعة جدا وهــي الأوروبيون الذين يعتـبرون الوطن مهنة وليس قضية تسـتحق النضال. ولكونهم ديبلوماسـيين بالوراثة، عمل أفراد العائلة في القسطنطينية لأنها كانت مركز الديبلوماسـية، مثلما عمل الأجانب في باريس إبان القرن الثامن عشر لأنها كانت مركز الموضة (في الفكر والفن والأزياء). كان الولاء الأسـاسي لعائلة تيســتا هو لمدينة المدينة أي للقسـطنطينية والدين الكاثوليكي والسلطة التي كانوا يخدمونهـا في هذا الوقت أو ذاك، أيا كانــت. فإلى جانب هولندا، خدمت عائلة تيســتا - في أوقات مختلفة - فرنسا والسويد والنمسا وبروسيا وبولندا والبندقية والإمبراطوريــة العثمانيـة (كان الــزوار المصدومــون بالكوزموبوليتانية البيرية يقولــون إن أهلها يعرفون لغات خمس أمم، لكنهــم لا يمتلكون روح أي منها). يكشف موقف القسطنطينية المتساهل مع القومية والطبقة والجنس أنها كانت في الوقت عينه تقليدية جدا وحديثة جدا.

بدأ كارلو دي تيســتا 1827 - Carlo de Testa (1755 - 1827) مهنته ترجهانا لفرنسا التــي تلقى تعليمه فيها. وكان يفتخر بأنه «أيضا مواطن فرنسي مخلص»، لكنه فزع كما فزع الســلطان والباب العالي بإعدام لويس السادس عشر في العام 1793، وترك وظيفته. وفيما بعد، خدم الســويد أولا، ثم النمسا، ترجمانا أول. وقام بارون إغناس دي تيستا 1873 - 1812) Baron Ignace de Testa (1812 - 1873) القائم بالأعمال التوسكاني في القســطنطينية بتحرير «موجز معاهدات الباب العالي العثماني مع القوى الأجنبية بداية من العام 1536 إلى اليوم»، ذلك الكتاب الذي بُدئ فيه في العام 1864، ونُشر المجلــد الحادي عشر والأخير منه في العام 1911، قبل إحدى عشرة ســنة من زوال موضوع الكتاب - الباب العالي - من الوجود. ولســوء الحظ، لم تُكشــف رســائل أو يوميــات أو مذكرات خاصة أو يؤذن بنشرها من أرشــيفات العائلة. فمن المؤكد أن رأي عائلة تيستا في الديبلوماسية العثمانية كان مختلفا تماما عن رأيها الذي بقي في أرشــيفات الوزارات الأوروبية والباب العالي. كان ترجمانات بيرا يرون أنهم تجسيد أرشــيفات الوزارات الأوروبية والباب العالي. كان ترجمانات البرا يرون أنهم تجسيد للمهارة الديبلوماسية. وكان السفراء دمى تُحرك وفقا لرغبات الترجمان (45).

<sup>(\*)</sup> أي مدينة بيرا عدينة القسطنطينية. [المترجم].

كانت بيسامي Pisami عائلة ديبلوماسية شهيرة أخرى في بيرا. روّج أفرادها أنهم فرع أصغر من عائلة النبلاء البندقية التي تحمل الاسم نفسه، وأنهم جاءوا إلى القسطنطينية من جزيرة كريت بعد فتح العثمانيين لها في العام 1669. سرعان ما أصبحت هذه العائلة ترجمانات السفارة البريطانية، وحصل أحد أفرادها على لقب «مترجم جلالة الملك للغات الشرقية» في العام 1749، وكان جديرا به. ففي العام 1754، وفي خلال خمسة عشر يوما من وصول رسالة سرية من لويس الخامس عشر إلى السلطان تطلب منه الانضمام إلى «سر الملك» من لويس الخامس عشر إلى السلطان تطلب منه الانضمام إلى «سر الملك» حصل السفير البريطاني على نسخة منها عن طريق أحد أفراد عائلة بيساني (46).

قثل الرسائل اليومية تقريبا إلى سير روبرت ليستون Bartlomeo Pisami، اشتُهر بطباعه من ترجمان أول يدعى بارتولوميو بيسامي Bartlomeo Pisami، اشتُهر بطباعه ولغته الإنجليزية المميّزة، رسائل من ناظر عزبة محنك إلى مالك وصل أخيرا إلى ممتلكاته الجديدة التي لا يتحدث لغة أهلها. يخبر بيساني ليستون متى يجب أن يكتب إلى الباب العالي، ويسرد له أخبار السفراء الآخرين، وتحركات السفن والسياسة الأوروبية، ويناقش الزيارات إلى الصدر الأعظم والقبطان باشا. تتواتر في الرسائل عبارات مثل «إذا شاء سعادتكم»، يليها اقتراح أو «أرى دامًا أن من واجبي أن أبلغ سعادتكم بأي معلومات استخبارية تصلني وقد تؤثر في خدمة جلالة الملك أو تكون مفيدة لعلم سعادتكم الخاص». كان العمل اليومي والمالي للسفارة - في مقابل السياسة العالية - في يدى هذا البيساني.

تكشف الرسالة التالية التي أرسلها بتاريخ الرابع والعشرين من أكتوبر 1794 من بيرا إلى السفير الذي كان لايزال في ضاحية بلغراد، أسلوب بيسامي الإداري الواثق وعلاقاته الوثيقة مع السفارات الصديقة للحكومة العثمانية:

السيد المحترم

تشرفت بإحاطة علم سعادتكم بأن القبطان باشا سبق أن أخذ الإذن المعتاد من السلطان بالعودة بأسطوله إلى الترسانة، وقد غادرت سفينته كيرلانغيز Kirlanghiz مع بعض السفن الصغيرة الأخرى القنال [البسفور]

ورست أمام الديوان في هذا الصباح. وسوف تتبعها السفن الكبيرة من اليوم وحتى الأحد المقبل، عندما - كما قيل لي - يبدأ الباشا المقام في مكتبه، من دون مراسم الدخول العلنية، كما يجري عادة بعد عودة الأسطول من بعثة بعيدة. وبناء على ذلك، يمكن لسعادتكم - إن شئت - أن ترسل له يوم الإثنين أو الثلاثاء المجاملة المعتادة على عودته إلى العاصمة لقضاء فصل الشتاء.

ساظل في المدينة لأتلقى أوامر سعادتكم في الحال، إذ قد تكون رغبتكم أن أكون بين أول مَنْ يذهب لإلقاء التحية المعتادة على سعادته. أدرك أن هناك تواصلا ممتازا بين حسين ورئيس الوزراء الجديد.

أتشرف بأن أتقدم إليكم بأصدق آيات الاحترام والمودة

السيد المحترم، الخادم المخلص والمطيع لسعادتكم ب. بيسامي<sup>(47)</sup>

كان بيساني مخلصا في عمله. وقضى سنتين في السجن 1807-1809 حينها كانت بريطانيا والإمبراطورية العثمانية في حالة حرب (\*\*). ذكرت ليدي هيستر ستانهوب ليريطانيا والإمبراطورية العثمانية في حالة حرب (\*\*\*) التي قضت شتاء 1810-1811 في القسطنطينية وهي في طريقها إلى لبنان، أن بيساني يتحلى «بالموهبة والنزاهة، وأنه يُخشى جانبه ومحبوب أكثر من سعادته (\*\*\*\*). أعجبت ليدي ليستون بمهارة بيساني في الترجمة بين زوجها والقبطان باشا: «لقد ذهلت وأنا ألاحظ في عدة مناسبات مدى حيوية هذه المحادثات بواسطة مترجمين يدخلون عادة في دعابات الطرفين (48). وعندما جاء السفير البريطاني سير استراتفورد كاننغ Sir Stratford لزيارته في فراش مرضه في الثامن من سبتمبر 1826، أودى تأثر الترجمان

<sup>(\*)</sup> بسبب انحياز الإمبراطورية العثمانية إلى نابليون وضد روسيا التي كانت تحارب فرنسا إلى جانب بريطانيا وبروسيا والسبويد في حرب التحالف الثالث، دخل الأسطول البريطاني في 19 فبراير 1807 الدردنيل ودمر الأسطول العثماني والحصون العثمانية في بحر مرمرة ورسا قبالة القسطنطينية لكنه يئس من استمرار القتال بسبب قوة بطاريات المدينية وتحصيناتها، فعاد إلى البحر الأبيض المتوسط في 3 مارس. وفي 16 مارس نزلت حملة فريزر إلى الإسكندرية، لكن تصدت لها حامية رشيد والأهالي وألحقوا بهم هزيمة ثقيلة وردوهم إلى الإسكندرية، ثم جاء محمد على وتفاوض معهم على الانسحاب. ووقعت اتفاقية الدردنيل في يناير 1809 لتنهي الأعمال العدائية بين الإمبراطورية العثمانية وبريطانيا. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> راجع حاشية سابقة للمترجم حول عائلة وليام بت William Pitt وعائلته السياسية. [المترجم].

<sup>(\*\*\*)</sup> أي سعادة السفير. [المترجم].

بحياته، إذ مات الترجمان وهو ينزع طاقية النوم عن رأسه. اتخذ استراتفورد كاننغ ترجمانا من ابن أخيه فريدريك بيساني Frederick Pisani الذي تقاعد في العام 1877. كتب سفير بريطاني لاحق، هو سير أوست لايارد Sir Austen Layard المتخصص في آثار الإمبراطورية الآشورية، عن فردريك أنه «كان يبدو كأنه يقيم في مبنى السفارة، بين الرسائل والأوراق التي كان أكثر الناس أمانة وغيرة عليها، والتي كان من الواضح أن جل وجوده وجل متعته وآماله تتركز فيها... إنه إنسان أكثر براءة وصدقا وأمانة من أي أحد على وجه الأرض» (49).

وبعد فترة طويلة من الحروب، طوى النسيان المعاهدات والاتفاقيات التجارية التي خُططت في سفارات القسطنطينية، لكن تبقى الرعاية الثقافية cultural patronage من جانب السفارات أحد أمجاد الديبلوماسية الأوروبية. فبفضل حماية السفارات، مَكن الدارس الأجنبي من توجيه الأسئلة إلى الشخصيات العادية في شوارع المدينة، والرسام من رسمها. اشترى بارون دي بوسبيك مخطوطات يونانية من طبيب السلطان موسى بن هامون للمكتبة الإمبراطورية في فيينا. تظل رسائل البارون (على الرغم من أنها نُقحت مثل رسائل ليدي ماري ورتلى مونتغو في تاريخ لاحق) الرواية الكلاسيكية للإمبراطورية في نهاية عهد سليمان القانوني. وكما هي الحال في رسائل ليدي ماري ورتلي مونتغو، تخلو رسائل البارون مما أسماه إدوارد سعيد «جوهر الاستشراق» أي تلك «الشُقة التي تفصل التفوق الغربي عن الدونية الشرقية». يتزيّد البارون والليدي في ذكر مزايا المجتمع العثماني لكي ينتقدا مجتمعيهما، كما أنهما أقل تعاليا من الكثير من الروايات الغربية للبلدان الغربية الأخرى. عتدح بوسبيك انضباط الجيش العثماني وانفتاح الفرص المهنية أمام الموهوبين. وتمتدح ليدي ماري السهولة والأناقة في الحياة العثمانية والمزايا العملية للإسلام وحرية النساء المسلمات وجمال تطريزهن.

كتب سفير سابق للبندقية، هو جيوفاني باتيستا دونادو Della البندقية، هو جيوفاني باتيستا دونادو Donado الأدب العثماني بلغة غربية بعنوان «أدب الأتراك» Donado Count (البندقية، 1688). وكان كونت مارسيلي letteratura de' Turchi الذي كتب أكثر الروايات شمولا حول تنظيم الجيش والأسطول

العثمانيين وتسليحهما وانضباطهما وأزيائهما بعنوان «حالة الجيش العثماني» L'Etat militaire de l'Empire Ottoman (مجلدان، لاهاي بأمستردام، 1752)، قد أقام في سفارة دونادو في العامين 1679-1680، في وقت كانت السفارة فيه حقا مدرسة للدراسات العثمانية. اعتمد كتابه على سجلات عثمانية حصل عليها من مفكرين من أمثال حسين أفندي حصارفين. وتمكن الأب تودريني عليها من كتابة تاريخ آخر أطول للأدب العثماني لأنه عاش بين العامين 1781 و1786 «في القصر الفخم للسنيور أوغستينو غارزوني Garzoni سفير البندقية لدى الباب العثماني».

وفرت السفارة الفرنسية أكثر من غيرها، إطارا للاستكشاف العلمي والفني للإمبراطورية العثمانية. وفي هذه الحالة، لا تنطبق أطروحة إدوارد سعيد بأن الاستشراق كان في جوهره تجليا للرغبة الغربية «في حكم الشرق»، لأن فرنسا كانت القوة الأكثر حرصا، لأسباب تتعلق بالسياسة الواقعية، على تقوية الإمبراطورية العثمانية. صاحب نيقولاس دي نيكولاي سفارة فرنسية إلى القسطنطينية في العام 1551. ومع أن كتابه «المقالة والتاريخ الحقيقيان للإبحار والارتحال والرحلات إلى ترکیا» Discours et histoire veritable des navigations, peregrinations et voyages faits en Turquie (ليون، 1567) يدين بالكثير إلى روايات الرحالة السابقين، فإن الرسوم التوضيحية التي زود بها كتابه ربما كانت أول صور بصرية دقيقـة للأتراك تصـل إلى الغرب. وكانت معاهدة العـام 1604 بين هنري الرابع وأحمد الأول ثاني كتاب يطبع باللغة العثمانية، وهو ما حدث في باريس في العام 1615، بفضل السفير الفرنسي المثقف الملم باللغة العثمانية سافاري دي بريـف Savary de Breves الذي أحضر من روما أحرف طباعة عثمانية وعربية وفارسية وسريانية (كان أول كتاب طبع في روما في العام 1587 كتابا حول المبادئ الإقليدية للتجارة). ومع ذلك فقد دعا سافاري دي بريف من حين إلى آخر إلى تدمر الإمراطورية العثمانية(50).

كانت السفارة السويدية القوة الدافعة وراء المَعْلم الأدبي الأساسي للحياة الديبلوماسية للمدينة. كان مؤلف العمل كاثوليكيا أرمنيا من القسطنطينية، ولد في العام 1740، يدعى مورادجيا، عمل ترجمانا في السفارة السويدية من العام

1763 إلى العام 1782، وكان يعيش في كشك في حديقة قصر السويد. وفي العام 1780 رفعه غوستافوس الثالث Gustavus III إلى مرتبة النبيل باسم موراجيا دوسون Mouradgea d'Ohsson من لقبه التركي tossun [طوسون] الذي يعني الشجاع. كان موراجيا مؤرخا إلى جانب كونه ديبلوماسيا. أقنعه السفير السويدي غوستاف سيلسنغ Gustaf Celsing بأن يكتب وصفا للإمبراطورية وليس تاريخا لعهد سليم الثاني فقط كما كان مخططا في الأصل. جاءت نتيجة عمله «وصف عام للإمبراطورية العثمانية» (ثلاثة مجلدات، باريس 1787-1820، تُرجم لاحقا إلى الإنجليزية والألمانية والروسية) لا تقل فائدته لدراسة الإمبراطورية العثمانية عن فائدة الكتاب المعلم للحملة الفرنسية- كتاب دينون «وصف مصر» لدراسة مصر. وهو عبارة عن مسح مزود بمائتين وثلاثة وثلاثين رسما توضيحيا لكل جوانب الإمبراطورية: الإسلام والقصر والأزياء والحكومة والجيش والنظام القانوني والأخلاق والحريم.

قـضى موراجيا دوسـون اثنين وعشريـن عاما في البحث، وتوافـرت له ميزة الوصول إلى السـجلات الحكوميـة والمحادثات مع الوزراء ومـع أزواج نزيلات سابقات بالحريم، وكتب لاحقا أن الوصول إلى المعرفة بالحريم الإمبراطوري كلَّفه مالا وجهـدا أكثر من المعرفة ببقية جوانب الإمبراطوريـة جميعها. وقد أراد أن يقلل الإجحاف الشـعبي بشـأن الشرق في الغرب وأن يجلب المعرفة الغربية إلى الـشرق. وتمنى أن يأتي سـليمان قانـوني جديد «يحافظ على علاقـات أوثق مع الأوروبيـين، ويتبنى تكتيكاتهم، ويغيّر وجه إمبراطوريتهم كليا». وأهدى الكتاب الى غوسـتافوس الثالث، حليف الإمبراطورية العثمانية في حربها ضد روسـيا في الأعـوام 1788-1790، وطبع في باريس (التي عاش فيهـا موراجيا للإشراف على المستقبلي- صديق العثمانيين مثل معظم آل البروبون (15).

كان من بين ترجمانات المدينة المتعلمين الآخرين جوزيف فون هامر برجستال المن بين ترجمانات المدينة المتعلمين الآخرين جوزيف فون هامر برجستال Joseph von Hammer-Purgstall الله عمل في سفارة الإمبراطورية الرومانية المقدسة دارسا للغات، ولاحقا مترجما من العام 1793 إلى العام 1806. تعلم جوزيف الذي كان يرتدي اللباس العثماني عادة، اللغة

العربية واليونانية والفارسية والعثمانية في القسطنطينية، وزار أنصابها التاريخية، ولم يفوّت فرصة لشراء الكتب والمخطوطات لكتابه «تاريخ الإمبراطورية العثمانية» الذي لايزال إلى الآن أفضل كتاب في تاريخها سطره مؤرخ أجنبي. تذكر المكتبة التي أخرج منها مادته الأولية وكتب لاحقا: «لم أعمل في مكتبة أخرى بالحماس والهمة التي عملت بها في مكتبة عبدالحميد» (52).

وفرت السفارات الإطار للتخليد الفني للقسطنطينية، فضلا عن البحث العلمي لها. قبل العام 1600، كلَّف السفراء رسامين غربيين أو أتراكا برسم ألبومات من اللوحات والرسوم التخطيطية للتراتبية السياسية للمدينة والحياة اليومية والأزياء والمراسم، مثل مواكب السلطان، ومشاهد المصارعة والرماية والدراويش الدوّارين (53). وفيما بعد فضلوا الصور. تميّزت موسكو ومدريد بأنهما غريبتا الأطوار، وفيينا والبندقية وروما بالفخامة، وباريس بأنها عاصمة الثقافة الأوروبية. وحدها القسطنطينية أوحت بـ«الكثير من لوحات السفارات» (\*\*). لم تكن هذه اللوحات تقديرا لقوة المدينة وسحرها ولرغبة السفراء في إعطاء برهان بصري على نجاحهم لمعاصريهم وأحفادهم فقط، بل كانت أيضا - شعوريا أو لاشعوريا - تردم فجوة.

لم تكن هناك مجموعات لوحات عظيمة في القسطنطينية. فتعاليم الدين كانت تمنع السلاطين أو الوزراء من تكليف الرسامين برسم الصور أو شرائها، في حين لم تمنع الخط اليدوي أو المخطوطات المزودة بالصور. ولم تُظهِر العائلات المسيحية مثل مافروكورداتو أو تيستا ميلا ولا شجاعة لجمع صور في القسطنطينية (مع أن العائلة الأولى فعلت ذلك في ولاشيا ومولدافيا). ولذلك لم تكن أفضل الصور للقسطنطينية إبان القرنين السابع عشر والثامن عشر تعلق في المدينة نفسها، بل في «الغرف التركية» في بيوت ريفية سويدية وقلاع فرنسية يملكها أحفاد السفراء.

يتمثل الموضوع المفضل في استقبال السلطان والصدر الأعظم للسفير في القصر الإمبراطوري، على الرغم من أن بعض اللوحات تصوّر أحداثا معينة مثل

<sup>(\*)</sup> ومع ذلك فين العامين 1703 و1741، رسم كارلفاري Carlevarijs وجولي Joli وريشتر Richter وكاناليتو كاناليتو Canaletto وكاناليتو Canaletto لوحات لتشريفات مشهدية للسفراء وهم يصلون مجركب مذهبة إلى قصر دوج البندقية لتقديم أوراق اعتمادهم.

سَـجن الناس في قلعة الأبراج السـبعة أو تجديد الامتيازات. كلَّف سفيران اثنان إبان القرن السـابع عشر، هما سـفيرا الإمبراطورية الرومانية المقدسة سيغموند فـون هيبرشـتاين Siegmund von Herberstein وفرايهـير فون كوفشـتاين برسـم لوحات ، وبعدهما بمائة عام فيرجين وزوجته، برسـم لوحات لأنفسـهم بالزي العثماني. كما كلَّف السفراء الثلاثة جميعهم برسم لوحات أيضا لمشـاهد من الحياة اليومية، مثل مبـاراة المصارعة أو زيـارة البازار، فضلا على المناظر الطبيعية بالمدينة.

كان الرسام الأساسي للسفارة هو جان باتيست فانهور. ولد جان في فالنسيان بفرنسا وجاء إلى القسطنطينية في عمر الثامنة والعشرين في العام 1699 ضمن حاشية مركيز دي فيريول، وبقي فيها حتى وفاته في العام 1737. كتب جان الذي كان من الواضح أنه يعشق المدينة، أنه أراد أن «يكون لأعماله دور في إبراز الخصوصيات المتعلقة بعادات الأتراك واستخداماتهم»، وسُمح له مرافقة السفراء إلى مقابلاتهم الرسمية مع السلطان وقادة الدولة. تفيض مشاهده الرسمية للسلطان أو الصدر الأعظم وبطانتهما الموقّعة والمؤرخة في العام 1711 أو استقبال السفير الفرنسي في العام 1724 والهولندي في العام 1727، بالحيوية والبساطة، وتتسم التضاربات فيها بين الوجوه والأزياء بالحدة. يصور جان هولنديا هادئا عر بجنود انكشارية يندفعون نحو البيلاو، وأبناء السفير الفرنسي الصغار بباروكاتهم يخاطبهم صدر أعظم معمم. كانت صور فاغــور جذابة جدا حتى إنها ألهمت تمثيلات مماثلة مـن جانب أيد أقل مهارة لاستقبال سفراء آخرين (البريطاني والبولندي والسويدي والبندقي). وقد كلُّفه السفير الهولندي كورنيليوس كالكوين Cornelius Calkoen برسم كثير من اللوحات للقسطنطينية، بقيت معا كمجموعة، وفقا لشروط وصيته، وتعلق الآن في متحف ريكز بأمستردام.

رما كان فيريول سفيرا عبثيا، سيظل محبو القسطنطينية ممتنين له، إذ كلَّف فانهور في العام 1707 برسم مائة لوحة للمسوولين والأعراق المختلفة بأزيائهم الخاصة: رئيس الخصيان، ورسول البلاط، وامرأة يهودية تأخذ بضائع إلى الحريم التركي، ورجل تركي يجرح نفسه ليثبت حبه لحبيبته، والبطريرك المسكوني، والشهيد

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

الأرمني غوميداس (\*\*)، والألبان والبلغاريين واليونانيين والولاشيين والفرس والعرب. وفي فرنسا، ساعد فيريول في ترتيب نشر مائة طبعة لهذه الصور بعنوان «خلاصة لمائة نقش يمثل الاختلافات بين أمم المسترق» Recueil de cent estampes لمائية نقش يمثل الاختلافات بين أمم المسترق» (1714). كانت الشهية للمعرفة بالإمبراطورية العثمانية نهمة جدا حتى إن الكتاب أعيدت طباعته سريعا باللغة الفرنسية وترجم إلى الألمانية والإيطالية والإنجليزية والإسبانية، وأصبح المصدر الأساسي للتركيات (\*\*) لرسامين من أمثال واتو Watteau وغواردي وأصبح المصدر الأساسي للتركيات (\*\*) لرسامين من أمثال واتو Watteau وغواردي العام 1725 منصب «رسام الملك في المشرق» ذلك المنصب المتفرد، وإن لم يعط العام 1725 منصب «رسام الملك في المشرق» ذلك المنصب المتفرد، وإن لم يعط راتبا لحامله، على الرغم من احتجاجات فاغور على هذه الأخيرة. وعندما توفي في الثاني والعشرين من يناير 1737، حضرت عائلة السفير الفرنسي و «الأمة الفرنسية كاملة» جنازته في كنيسة سانت بنواه في غَلَطَة (54).

توجد أكثر مجموعات لوحات السفارات شمولا في مدينة بيبي Biby بقلب السويد ضمن مقتنيات عائلة سيلسنغ Celsing. تحوّل هذه اللوحات قصر ريفي سويدي صدئ اللون إلى ضريح لقسطنطينية القرن الثامن عشر. خدم الأخوان العازبان غوستاف Gustaf وأولريك Ulrik سيلسنغ، ابنا أحد ممثلي شارلز الثاني عشر لدى الباب العالي بين العامين 1709و1711، وفي السفارة السويدية سكرتيرين ومندوبين وسفيرين بين العامين 1745 و1773 وفي العام الخوف المشترك من روسيا، تمكنا من الحفاظ على العلاقات العثمانية، وبسبب الخوف المشترك من روسيا، تمكنا من الحفاظ على العلاقات العثمانية - السويدية في القوة التي كانت عليها في أيام أحمد باشا. أعاد أولريك سيلسنغ إلى السويد برا وبحرا - مجموعة مهمة من المخطوطات الشرقية، تركها لمكتبة جامعة أوبسالا برا وبحرا - مجموعة مهمة من المخطوطات الشرقية، تركها لمكتبة جامعة أوبسالا الشرقية» ومائة وعشرين لوحة للقسطنطينية.

<sup>(\*)</sup> غوميداس هو الكاهن الأرمني الذي تزعم تحول كثير من الأرمن بالقسطنطينية في أواخر القرن السابع عشر وأوائس الثامن عشر من الأرثوذكسية إلى الكاثوليكية، والذي أوعز البطريريك الأرمني أفيديك إلى الصدر الأعظم بإعدامه. [المترجم].

<sup>(\*\*)</sup> التركيات - كالمصريات - كل ما يتعلق بتركيا والأتراك. [المترجم].

لا تتمثل أروع اللوحات في مشاهد استقبال السلطان لهما، ولا صور الحرفيين والضباط المختلفين بالمدينة، ولا شهرة النسب المطعمة بصور السلاطين العثمانيين على شهرة حقيقية، بل في اللوحات الخمس والعشرين البانورامية الساحرة للقرن الذهبي والمدينة والقصور ومراكب البسفور، وقبل كل شيء للأكشاك الزرقاء والخضراء والمقصورات المُذَهبة بقصر سعادة أباد التي تعد أفضل تسجيل بصري لها. لا توجد توقيعات على هذه اللوحات، لكنها ربما تكون من إنتاج أي. ستين A. Steen الذي أهدى بعض لوحات القسطنطينية وكذلك لوحات من مجموعة سيلسنغ إلى «المسيو غوستاف دي سيلسنغ رئيس المجلس الملكي للتجارة للجالية السويدية والمبعوث فوق العادة إلى الباب العالى العثماني والفارس بالأخوية القطبية» (55).

وكذلك وفرت السفارات الأوروبية في القسطنطينية الرعاية لعلماء الآثار، كما فعلت مع الرسامين والكتاب. من المؤكد أن ماضي المدينة كعاصمة إمبراطورية رومانية قد أسهم في الافتتان بها. وفي القرن الثامن عشر، كانت الخرائب الكلاسيكية، مثل المنتدى الروماني والكولوسيوم، مصدر الجذب الأساسي لدى شقيقتها روما للزوار والرسامين الأجانب. أما في القسـطنطينية، فقد كان الإعجاب والتنقيب مستحيلين على حد سواء. ومنذ نحو العقد الخامس من القرن السادس عشر، وهو وقت مبكر، لاحظ الدارس الفرنسي بيير جيل Pierre Gilles أن المنطقة داخل الأسوار الرومانية القديمة للمدينة قد غطتها بيوت حديثة كلها تقريبا: «خلال الوقت الذي أقمته في القسطنطينية [1544-1547] لم أرّ الكثير من الكنائس والقصور الخربة وأساساتها، لأنها مُلئت ببنايات للمسلمين، ولذلك لم أمّكن من اكتشاف مخططاتها السابقة، ولا أستطيع أن أقدر بسهولة حجم الدمار الذي ألحقه الأتراك بها منذ أن استولوا على المدينة». ورأى بعينيه التمثال الفروسي البرونزي العظيم لجوستينيان محمولا إلى «المسبك»، لتحويله إلى مدافع عثمانية. كانت الأعمدة الكلاسيكية تستخدم في بناء المساجد العثمانية. ووضعت قبور الأباطرة أنصابا تذكارية في حديقة قصر السلطان. لقد كان زوار القسطنطينية يأتون من أجل الحاضر العثماني وليس الماضي الروماني (56).

على أن الكنوز الأثرية في بقية الإمبراطورية التي حكمها وشيدها على التوالي الآشوريون واليونانيون والرومان، غدت أحد الشواغل الأساسية للديبلوماسيين المقيمين

في المدينة. كان شغفهم بآثار العصور القديمة عظيما جدا إلى درجة أن مسرحية عُرضت في السفارة الفرنسية بعنوان «فرنسا العتيقة» l'Antiquaire francais. عين شوازيل جوفير تاجرا فرنسيا يدعى لويس فرانسوا سباستيان فوفيل -Louis-Francois Sebastien Fauvel لاستكشاف الآثار اليونانية ونهبها. أما السفراء البريطانيون الذين ترددوا على نحو غير مألوف عن التكليف برسم اللوحات، فقد كشفوا عن شهية أكبر لآثار العصور القديمة. وفي العقد الثالث من القرن السابع عشر، سرق سير توماس راو الذي كان يعمل لحساب إيرل أروندل Earl of Arundel، أجزاء من الباب الذهبي التي توجد حاليا في متحف أشمولين Ashmolean Museum بأكسفورد. وجاء الاحتلال الفرنسي لمصر في العام 1798 وتوقيع التحالف ضد فرنسا في يناير 1799 بن الإمبراطورية العثمانية وروسيا وبريطانيا، ليضع السفير البريطاني لورد إلغين Lord Elgin في مكانة تفوق مكانة شوازيل جوفير. وبفضل مهارة بارتولوميو بيساني و«الصداقة والإخلاص والتحالف والنية الحسنة التي تسود «منذ القدم» بين البلاط العثماني السامي والخالد وبلاط إنجلترا والتي تنمو بجلاء لدى الجانين»، حصل اللورد إلغين على فرمان بجيز له التنقيب في البارثينون ونقل أجـزاء منه (\*). تجاوز اللورد شروط الفرمان الأصلية كثيرا، وأخذ أي أعمال نحت من أي قسم بالبارثينون وأي بناية شاء في أثينا. وصلت «مرمريات الغن» إلى لندن في العام 1806. والنزاع الذي تولد عن ذلك والذي لايزال قامًا إلى اليوم، ترجع جذوره إلى سفارة في القسطنطينية (57).

<sup>(\*)</sup> البارثينون هو هيكل الإلهة أثينا في مدينة أثينا. [المترجم].

# الفصل الأول

## الفاتح

- (1) Nicolo Barbaro, Diary of the Siege of Constantinople 1453, tr. J. R. Jones, New York, 1969,67.
- (2) Tursun Beg, History of Mehmed the Conqueror, ed. Halil Inalcik and Rhoads Murphy, Minneapolis and Chicago, 1978, 37; Steven Runciman, The Fall of Constantinople 1453, 1988 edn., 147 - 8; George Sphrantzes, The Fall of the Byzantine Empire, Amherst, 1980, 150; Khoja Sa'dud-din, The Capture of Constantinople, tr. E. J. W. Gibb, Glasgow, 1879, 36.
- (3) Philip Sherrard, Constantinople: Iconography of a Sacred City, 1965, 16; Robert Liddell, Byzantium and Istanbul, 1956, 48; Laurence Kelly, Istanbul: a Traveller's Companion, 1987, 151.
- (4) Dimitri Obolensky, The Byzantine Commonwealth, 1974 edn., 375; Franz Babinger, Mehmed the Conqueror and His Time, Princeton, 1992 edn., 96.
- (5) Harry J. Magoulias (ed.), The Decline and Fall of Byzantium to the Ottoman Turks, Detroit, 1975, 233; Babinger, 230.
- (6) J. R. Melville Jones, The Siege of Constantinople 1453: Seven Contemporary Accounts, Amsterdam, 1972, 134, letter of 23 June 1453; P. W. Hasluck, Christianity and Islam under the Sultans, z vols., 1925, II, 737.
- (7) Julian Raby, 'El Gran Turco: Mehmed the Conqueror as a Patron of the Arts of Christendom, D.Phil, thesis, Oxford, 1980,188; Babinger, 112.
- (8) Cornell H. Fleischer, Bureaucrat and Intellectual in the Ottoman Empire: The Historian Mustafa Alt, Princeton, 1986, 2556-; George W. Gawrych, Tolerant Dimensions of Cultural Pluralism: the Ottoman Empire and the Albanian Community 18001912-, International Journal of Middle East Studies, XV, 1983,523.
- (9) Kritovoulos, History of Mehmed the Conqueror, Princeton, 1954, 105, 177; Gulru Nccipoglu, Architecture, Ceremonial and Power the Topkapi Palace in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, Cambridge, Mass., 1991, 250.
- (10) Babinger, 272; Halil Inalcik, The Policy of Mehmed II toward the Greek Population of Istanbul and the Byzantine Buildings of the City, in The Ottoman Empire: Conquest, Organisation and Economy, 1978, 241.
- (11) Kritovoulos, 140,148; Babinger, 328.
- (12) Runciman, Fall, 153; Babinger, 195.

- (13) Charles Schcfer (cd.), Le Voyag de Monsieur Chesneau d'Aramon, ambassadeur pour le Roy au Levant, 1887, 261 quoting a firman of 7 May 1532; Kritovoulos, 94; Steven Runciman, The Great Church in Captivity, 1968, 169, 172 - 4.
- (14) A. Papadakis, 'Gennadius II and Mehmed the Conqueror', Byzantion, XLJI, 1972, 103; Raby, 109.
- (15) Kritovoulos, 140; Raby, 247; Benjamin Braude, 'Foundation Myths of the Millet System', in Benjamin Braude and Bernard Lewis (eds.), Christians and Jews in the Ottoman Empire, 2 vols., 1982, I, 75, 79; Kevork B. Birdakjian, The Rise of the Armenian Patriarchate of Constantinople, in ibid., I, 90-:, 94.
- (16) Halil Inalcik, 'Ottoman Galata 1453 1553', in Edhem Eldem (ed.), Recherches sur la ville ottomane: le cos du quartier de Galata, 1991, 18; J ones, 133, letter of 23 June 1455.
- (17) Inalcik, 'Ottoman Galata', 61; Babinger, 107, 277; Raby, 172; Gertrude Randolph Branletter Richards, Florentine Merchants in the Age of the Media, Harvard, 1932, 147, Giovanni Maringhi to Nicolo Michelozzi 29 October 1501.
- (18) Fernand Braudel, Civilisation and Capitalism, III, 1982 4, 467; Stephane Yerasimos, 'Galata a travers les recits de voyage (14531600-)', in Edhem Eldem (ed.), 117; Horatio F'Brown, Studies in the History of Venice, z vois., 1907, II, 4, 22, 29, 32; Lucette Valensi, Venise et la Sublime Porte, 1987, 27 9.
- (19) Anon., Letters Historical and Critical from a Gentleman in Constantinople to bis Friend; n London, 1730, 8; J. A. Blanqui, Voyage en Bulgarie pendant fannee 1841, 1843, 302; Hugo Schuchardt, Pidgin and Creole Languages, Cambridge, 1980,67, 72. Count Pisam, British Dragoman, wrote to his ambassador in 1824 about 'the principal scales': British Museum Additional Manuscripts (hereafter BM Add. MSS) 36301, f. 268v, letter of 14 June 1824.
- (20) Joseph Hacker, The Surgun System and Jewish Society in the Ottoman Empire, in Aron Rodrigue (ed.), Ottoman and Turkish Jewry: Community and Leadership, Bloomington, 1992, 5, 9, 17.
- (21) Stanford J. Shaw, The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic, 1991, 32; Mark Alan Epstein, The Ottoman Jewish Communities and their Role in the Fifteenth and Sixteenth Centuries,

- Freiburg, 1980, 135; Avigdor Levy, The Sephardim in the Ottoman Empire, Princeton, 1992, 47.
- (22) Babinger, 75, 291.
- (23) Necipoglu, 57; Cemal Kafadar, 'Yeniceri-Esnaf Relations: Solidarity and Conflict', unpublished Ph.D. thesis, McGill, 1981,14, 246-; Apostolos E. Vacalopoulos, The Greek Nation 14131669-, New Brunswick, 1976, 37; A. H. Lybyer, The Government of the Ottoman Empire in the time of Suleiman the Magnificent, Cambridge, Mass., 1913,41.
- (24) Jones, 33, 128 quoting Leonard of Chios and Zorzi Dolfin; Yerasimos, 158; Nizam al-Mulk, 'The Book of Government or Rules for Kings, 1960, 1034-; Alberto Bobovi, quoted in Archivum Ottomanicum, XI, 29 30. By one estimate, of the first 48 grand viziers after 1453, only 12 were Turkish: see J. de Hammer, Histoire de'rEmpire Ottoman, 16 vols., 1835 40, VIII, 421
- (25) Yvelise Bernard, L'Orient du XVIe sièck a trovers les refits de voyagursfraryais, 1988, 145: 'la plus finquentee et la plus estendue de toutes... d'autant qu'elle est commune axx Janissaires'; cf. Matei Cazacu, Trojets et intrigues scrbes a la cour de Soliman', Gilles Veinstein (cd.), Soliman le Magnifique et son temps, 1992, 512; Babinger, 147. Another pair of brothers, one Muslim, one Orthodox, were the sons of the first Duke of Herzegovina. One succeeded his father in the duchy; another went to Constantinople, became Grand Vizier under the name Ahmad Pasha Hersekzade and married the Sultan's daughter.
- (26) Michel Lesure, 'Notcs et documents sur les relations veneto-ottomanes', Tunica, VIII, ii9n.; Geoffrey Goodwin, A History of Otoman Architecture, 1992 edn., 2713-; Runciman, Great Church, 204; J. A. Cuddon, The Companion Guide to Jugoslavia, 1986 edn., 323. The bridge is the subject of Ivo Andric's famous novel, The Bridgs at the Drina. Sokollu Mehmed Pasha also commissioned buildings in Thrace, northern Greece, Anatolia and Medina.
- (27) Carlier de Pinon, Voyage en Orient, 1920,111,123; Esther Juhacz (ed.), Sephardijews in the Ottoman Empire, Jerusalem, 1990, 122; Albert Galantc, Histoire desjuifs if Istanbul, Istanbul, 2 vols., 1941,112,1,2-127,122,115.
- (28) Nicolas de Nicolay, Dans l'Empire de Soliman le Magnifique, 1989, 234, 236; Edmondo de Amicis, Constantinople, 1894 edn., 15 56-.

- (29) Babinger, 424.
- (30) Raby, 231; Necipogju, 12, 137.
- (31) Babinger, 4723-; A. Navarian, Les Sultanspoetes (145119, 1936, (1809-.
- (32) Annemarie Schimmel, Calligraphy and Islamic Culture, New York, 1984, 73; E. J. W. Gibb, A History of Ottoman Poetry, 6 vols., 19009-, III, 109, 121.
- (33) Babinger, 505, 508.
- (34) Babinger, 43 2.
- (35) H. Inaicik, 'Policy of Mehmed II', 244; Babingcr, 272; Ashiqpashazade in Khoja Sa'd-ud-din, The Capture of Constantinople, tr. E. J. W. Gibb, Glasgow, 1879, 29J Stephane Yerasimos, La Fondation de Constantinople et de Sainte-Sophie dans Us traditions turques, 1990, 34, 85,244.
- (36) Konstantin Mihailovic, Memoirs of a Janissary, Ann Arbor, 197 5, 13; Tursun Beg, 33.
- (37) Nicolas lorga, Byzance aprcs Byzance, 1992 edn., 5660 ,8-.
- (38) C. J. G. Turner, 'The Career of George-Gennadius Scholarius', Byzantion, XXXIX, 1969, 445; Vacalopoulos, Greek Nation, 121; Magoulias, 202, 208.
- (39) Donald M. Nicol, The Immortal Emperor, 1992, 98109, 105, 102-; Hasluck, II, 7212-; de Amicis, 186.
- (40) Robert Schwoebel, The Shadow of the Crescent the Renaissance Image of the Turk (14521517-), Nicuwkoop, 1967,153, 161-5.
- (41) Mihailovic, 145; Babinger, 317.
- (42) Jones, 134, letter of 23 June 1453; Babinger, 291-2,

## الفصل الثاني

# مدينة الله

- (1) Halil Inaicik, (Istanbul: an Islamic City), Journal of Islamic Studies, I, 1990, 2; Khoja Sa'd-ud-din, 16, 33.
- (2) Andres Tietze (ed.), Mustafa Ali's Counsel for Sultans of 1581, 2 vols., Vienna, 1979 - 82, I, 56; Halil Inaicik, The Middle East and the Balkans under the Ottoman Empire, Bloomington, 1993, 28; Sir Hamilton A. R. Gibb, 'Lutfi Pasa on the Ottoman Caliphate', 287- 95.
- (3) M. A. Cook (cd.), A History of the Ottoman Empire to 1730, Cambridge, 1976, 40; Ycrasimos, Fondation, 172 3; El-Tangrouti, Relation fune ambassade marocaine en Turquie, ed. Henry de Castries, 1929, 56 7.

- (4) Metin And, Istanbul in the Sixteenth Century, Istanbul, 1994, 90; Encyclopedia of Islam, 2nd edn. (henceforward referred to as El 2), art. 'Istanbul' by Halil Inaicik.
- (5) Raby, 268; Yerasimos, Fondation, 147; Babinger, plate Xa; Evliya Celebi, Narrative of Travels in Europe, Asia and Africa in the Seventeenth Century, 2 vols., 1834-50, 1, 71.
- (6) El-Tangrouti, 64.
- (7) Roy Porter, London: a Social History, 1994, 13; A. H. Wratislaw (ed.), Adventures of Baron Wenceslas Wratislaw, 1862, 32.
- (8) E. J. W. Gibb, Ottoman Poetry, II, 396; Goodwin, Ottoman Architecture, 12131-; Theodore Spandouyn Cantacasin, Petit Traictede foriginedesturcqz ed. Charles Schefer, 1896, 207; Inaicik, 'Islamic City', 10; Robert Mantran, La Vie quotidienne a Istanbulau siecle de Soliman leMagnifique, 1990 edn., 158.
- (9) Lybyer, 42, quoting Lorenzo Bernardo; Henry O. Dwight, Constantino ple and its Problems, 1901, 79; Gibb, Ottoman Poetry, III, 133 51.
- (10) R. C. Repp, The Mufti of Istanbul, 1986, 144, 195; Thomas Naff and Roger Owen, Studies in Eighteenth-cerrtury Islamic History, Carbonsville, 1977, 19; Abdulkadir Altuna, Osmanli Seyhulislamlari, Ankara, 1972, passim. A Durrizade was Mufti of Istanbul in 1734-6, 1756-7, 1762-7, 1783-5, 1785-6, 1792-8, 1808-10, 1812-15 and 1920.
- (11) Faruk Suncr, 'Yavuz Selim s'est-il proclame Calife?', Turrica, 1991, XXI-XXIII, 34354-.
- (12) Suraiya Faroqhi, Pilgrims and Sultans: the Hajj under the Ottomans, 1994, 147, 150.
- (13) Goodwin, Ottoman Architecture, 15,199203-; Aptullah Kuran, Sinan the Grand Old Man of Ottoman Architecture, Istanbul, 1987, 29; Evliya Celebi, I, 174.
- (14) M. Piton de Tournefort, A Voyage into the Levant Perform'd by Command of the Late French King, 2 vols., 1718, II, 59; I. Mouradgea d'Ohsson, Tableau general dt l'Empire Ottoman, 3 vols., 17871820-, I, 287; Charles White, Three Years in Constantinople, 3 vols., 1845, I, 26.
- (15) Yerasimos, Fondation, 2312-.
- (16) Howard Crane, The Ottoman Sultan's Mosques: Icons of Imperial Legitimacy', in Irene A. Bierman et al. (eds.), The Ottoman City and its Parts, New Rochelle, 1991 edn., 201, 203.

- (17) Robert Mantran, Istanbul dans la seconde moitie du XVIIe siecle, 1962, 110.
- (18) Mantran, Vie quotidienne, 203; de Amicis, 1819-.
- (19) Lucy M. J. Garnett, The Dervishes of Turkey, 1990 edn., 73 4; Raymond F. Lifchez (ed.), The Dervish Lodge: Architecture, Art and Sufism in Ottoman Turkey, Berkeley, 1992, 297 - 301.
- (20) Garnett, Dervishes, 126.
- (21) Metin And, A Pictorial History of Turkish Dancing, Ankara, 1976, 40; Lifchez, 100; Garnett, Dervishes, 93,119,131.
- (22) John Kingsley Birge, The Bektashi Order of Dervishes, 1965, 128; Lifchez, s, 170-1, 191; Istanbul Ansiklopedisi, art. 'Halvetilik'.
- (23) Dr Mcryon, Travels of Lady Hester Stanhope, 3 vols., 1846, I, 51; Mouradget d'Ohsson, I, 193; Eviiya Celebi, I, 132; Adnan Adivar, La Science chez fa Turcs Ottomans, 1938, 33.
- (24) Mouradgea d'Ohsson, II, 82 7; White, I, 230 5; Pierre Ponafidine, Life in the Muslim East, 1911,281.
- (25) Faroqhi, Pilgrims and Sultans, 42, 57; Onnik Jamgocyan, Les Finances de FEmpin Ottoman et Us financiers de Constantinople, these d'eiat, Paris, I, 1988,41.
- (26) Barnette Miller, Beyond the Sublime Porte, 1931, 80, 82; Necipoglu, 151.
- (27) Philippe du Fresne Canayc, Le Voyage du Levant, 1986, 2219-; Mouradgea d'Ohsson, 1,205; Thomas Watkins, Tour through Swisserland... to Constantinople, 2 vols., 1792, II, 227. In 1828 Charles MacFarlane was impressed by the crowd 'still as death', watching the Sultan's procession: id., Constantinople in 1828, 2 vols., 1829,1, 499.
- (28) White, I, 229.
- (29) El-Tangrouti, 63; Mouradgea d'Ohsson, I, 305.
- (30) Stanford J. Shaw, History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, 2 vols., 19768-, I, 144; Elizabeth Eisenstein, The Printing Revolution in Early Modern Europe, Cambridge, 1993, passim; Fatma Muge Gocek, East Encounters West: France and the Ottoman Empire in the Eighteenth Century, New York, 1987, 11213-.
- (31) Yasin Hamid Safadi, Islamic Calligraphy, 1987 edn., 29 31; Schimmel, 71 - 2; Lifchez, 242; Bernard Lewis, The Muslim Discovery of Europe, 1982, 232.

- (32) The Turkish Legacy, exhib. cat., Bodleian Library, Oxford, 1988, 26; Runciman, Great Church, 273 4.
- (33) Marios Philippides (ed. and tr.), The Fall of the Byzantine Empire: a Chronicle by George Sphrantzes, Amherst, 1980, 123, 131 (chronicle of Makarios Melissenos); Mme B. de Khitrovo, Itineraires russes en Orient, Geneva, 1889, 226; Jones, 108.
- (34) de La Motraye, Voyages . . . en Europe, Asie ctAfrique, La Haye, 2 vols., 1727, I, 203.
- (35) Hammer, IV, 3645-; Jean-Michel Cantacuzene, Mille Ans dans les Balkans, 1992, 107.
- (36) Revd R. Walsh, A Residence at Constantinople, 2 vols., 1836, II, 386-8; cf. A. Goodrich-Freer, Things Seen in Constantinople, 1926, 112;Khitrovo, 269; Runciman, Great Church, 201 2.
- (37) John Covel, diary entry for 8 November 1674, in J. Theodore Bent (ed.), Early Voyages and Travels in the Ijevant, 1893, 146 8; M. Grelot, Relation nouvelle d'un voyage de Constantinople, 1681, 207; Vacalopoulos, Greek Nation, 121, 124.
- (38) La Motraye, II, 364; Runciman, Great Church, 324.
- (39) Runciman, Great Church, 331; Vacalopoulos, Greek Nation, 176.
- (40) Macarius, Patriarch of Antioch, Travels, 1936,3, 85; Hammer, XII, 17.
- (41) Runciman, Fall, 189, 201; id., Great Church, 184, 190; Mantran, Istanbul, 48.
- (42) Julia Pardoe, The City of the Sultans, 2 vols., 18 37,1,443; Runciman, GreatChurch, 189; A. Paliouras (ed.), The Oecumenical Patriarchate, Athens, 1989,6 5; Pars Tuglaci, Armenian Churches of Istanbul, Istanbul, 1991,77,121.
- (43) Wratislaw, 8496-.
- (44) Antoine Gailand, Journals, 2 vols., 1881, I, 220, entry for 3 October 1672; cf. Grelot, 2823-; Nikolaos Adjemoglou, The Ayazmata of the City, Athens, 1990 (in Greek), 1681-17, 16-7.
- (45) Adjemoglou, 645-; Walsh, II, 388; Henry Carnoy and Jean Nicolaides, Folklore de Constantinople, 2 vols., 1894,1,65 7.
- (46) Necipoglu, 231; Lifchez, 193,133 4.

### القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1453 – 1924

- (47) Mouradgea d'Ohsson, I, 286. The antiquarian Richard Pococke 'entered publicly at such of the mosques as I desired to see, and sometimes even on Fridays': Richard Pococke, A Description of the East and some other Countries, 2 vols., 1745, II, part 2, 13 3; Carnoy and Nicolaides, I, 17 2.
- (48) Tulay Artan, 'Architecture as a Theatre of Life: Profile of the Eighteenth-century Bosphorus', unpublished Ph.D. thesis, Massachusetts Institute of Technology, 1989, 159; M. A. Ubicini, Letters on Turkey, 2 vols., 1856, II, 3 59.

### الفصل الثالث

# القصر

- (1) Necipoglu, 242, 44; Shaw, History, I, 130.
- (2) Necipoglu, 15; Babinger, 418.
- (3) Necipoglu, 19.
- (4) Serif Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought, Princeton, 1962, 110; Necipoglu, 85, 107.
- (5) Mustafa Naima, A nnals of the Turkish Empire, 1842, I, 327; Bernard Lewis, Islam in History, 1973, 211.
- (6) Babinger, 461.
- (7) B. Miller, Sublime Porte, 163; Leslie Peirce, The Imperial Harem: Wo wen and Sovereignty in the Ottoman Empire, Oxford, 1993, 243.
- (8) R. B. Merriman, Suleyman the Magnificent, Harvard, 1944, 33.
- (9) Necipoglu, 36; Kemal H. Karpat (ed.), The Ottoman State and its Place in World History, Leiden, 1974, j i; Veinstein, Soliman leMagnifique, 166, 169.
- (10) B. Miller, Sublime Porte, 176; Necipoglu, 100; J. M. Rogers (ed.), The Topkapi Saray Museum: Costumes, Embroideries and Other Textiles, 1986, 161.
- (11) Mary Nisbet of Dirleton, Countess of Elgin, Letters, 1926, 56, to her mother 27 November 1799; El-Tangrouti, 46, 58; H. F. Brown, I, 20.
- (12) Lorrd Charlemont, Travels in Greece and Turkey 1749, ed. W. B. Stanford and E. J. Finopoulos, 1984, 168; El-Tangrouti, 61; C. G. and A. W. Fisher, 'Alberto Bobovi's Account of Topkapi Sarayi' (henceforward referred to as Bobovi), in Archivum Ottomanicum, XI, 1985, 23, 80;

- Alexandru Dutu and Paul Cernovodeaunu (eds.), Dimitrie Cantemir, Historian of South-East European and Oriental Civilisations, Bucharest, 1973 (henceforward referred to as Cantemir), 171; Necipoglu, 26.
- (13) Necipoglu, 249, 616-; Nils Rolamb, 'A Relation of a Journey to Constantinople', in A. C. Churchill (ed.), A Collection of Voyages, 5 vols., 1732, V, 683.
- (14) Bobovi, 5 5.
- (15) Esin Aril, Turkish Art, 1980, 349; Rogers, Topkapi: Costumes, 160.
- (16) Rogers, Topkapi: Costumes, n, 37 and passim; Aril, Turkish Art, 350; J. M. Rogers and R. Ward, Suleyman the Magnificent, 1988,166; Babinger, 441.
- (17) Rogers, Topkapi: Costume, 21; J. B. Tavernier, Nouvelle Relation de l'interieurdu Serail du Grand Seigneur, 1675,112; Norman Itzkowitz and Max Mote, Mubadele: an Ottoman Russian Exchange of Ambassadors, Chicago, 1970, 167.
- (18) Mouradgea d'Ohsson, II, 142.
- (19) Necipoglu, 68; Domcnico Sesrini, Lettns... petulant le nun de ses voyages en Itatit, en SiciHeeten Turquie, 3 vols., 1789, III, 474, letter of 5 December 1778.
- (20) Esin Aril, The Age of Sultan Suleyman the Magnificent, New York, 1987, 62, 113; B. Miller, Sublime Porte, 21521-.
- (21) J. M. Rogers, The Topkapi Saray Museum: The Treasury, 1987, 40 and illustrations passim.
- (22) Halil Inalcik and Cemal Kafadar (cds.), Suleyman the Second and His Time, Istanbul, 1993, 33, 263-4; Rogers and Ward, 120, 123; Nevber Gursu, The Art of Turkish Weaving, Istanbul, 1988, 46; Wratislaw, 58.
- (23) Janusz Tazbir, 'Les Influences orientales en Pologne au XVIe-XVIIIe sièles', in La Pologne au XVe Congres International des Sciences Historiques a Bucarest, Warsaw, 1980, 214.1 am grateful for this reference to Andre Nieuwaszny.
- (24) Atil &, Age of Sultan Suleyman, 31; Rogers and Ward, 187; Gursu, 167; Nurhan Atasoy and Julian Raby, Iznik the Pottery of Ottoman Turkey, 1989, 76-7; Aril, Turkish Art, 283.
- (25) Rogers and Ward, 186; Atasoy and Raby, 14-15, 23; Aril, Turkish Art, 163-5, 198, 216; Gursu, 112-13.

- (26) Aysegul Nadir (ed.), Imperial Ottoman Fermans, 1986, passim; Rogers and Ward, 56.
- (27) Raby, 299; Bobovi, 25, 78.
- (28) Vers FOrient, exhib. cat., Bibliotheque Nationalc, 1983, 68; Bobovi, 29-54,30; Barnette Miller, The Palace School of Mohammed the Conqueror, Cambridge, Mass., 1941, 7. The Mutefcrrik, another unit in the palace, were artists and nobles 'of all nations and all religions'.
- (29) Necipoglu, in-16, 149; Bobovi, 37, 49.
- (30) Carter V. Findlay, Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire: the Sublime Porte17891922-, Princeton, 1980, 37; White, I, 183; Fanny Davis, The Ottoman Ldady: a Social History from 1718 to 1918, New York, 1986, 193.
- (31) Bobovi, 45; Carl Max Kortepeter, The Ottoman Turks: from Nomad Kingdom to World Empire, Istanbul, 1991, 133; Hammer, VII, 227; Gerald de Gaury, Rulers of Mecca,1951, 129, 155, 161.
- (32) Celik Gulersoy, The Caique, Istanbul, 1991, passim; Major-General Sir Grenville Temple, Travels in Greece and Turkey, 2 vols., 1836, II, 18; Bobovi, 56, 61; John Sanderson, Travels in the Levant 1584-1602,1931, 89.
- (33) Hammer, V, 138-45.
- (34) Evliya Celebi, II, 130, 147; Hammer, VII, 148-63; Jean Palerne, Peregrinations, Lyons, 1606,459; Peirce, Imperial Harem, 193.
- (35) Hammer, VII, 150-1; Pars Tuglaci, The Ottoman Palace Women, Istanbul, 1985, 333-5.
- (36) Tuglaci, Palace Women, 34850-; cf. Sesrini, III, 4439- for a description of a princess's wedding procession on 17 November 1778; F. Davis, 68.
- (37) Aril, Turkish Art, 186-7, 220-1; Tuglaci, Palace Women, 336.
- (38) Tuglaci, Palace Women, 341-3; Hammer, XVI, 36; Hans Christian Andersen, a Poet's Bazaar, New York, 1988,120.
- (39) Tommaso Bertele, Il palaigp degli amhasciatori di Veneqa a Constantinopoti e le sue antiche memorie, Bologna, I932-X, 108; du Fresne Canaye, 60; At the Sublime Porte, exhib. cat, Hazlitt, Gooden and Fox, 1988, 15.

(40) Evliya Celebi, I, 12, 101, 103, 131; Albeit Vandal, Les Voyages au Marquis de Nointel, 1900, 62-3, despatch of 9 May 1671; C. Snouck Hurgronjc, Mekka in the latter part of the Nineteenth Century, Leiden-London, 1931, 244n.

# الفصل الرابع الحريم والحمامات

- (1) Tuglaci, Palace Women, 155; F. Davis, 102.
- (2) Peirce, Imperial Harem, 40-4, 277.
- (3) Leslie Pcircc, The Imperial Harem: Gender and Power in the Ottoman Empire 1520-1657, Princeton, 1988 (henceforward referred to as 'Gender and Power'), 98, 100-3.
- (4) Necipoglu, 163.
- (5) Gibb, III, 9; Talat Halman, Suleyman the Magnificent, Poet, Istanbul, 1989, passim, Veinstein, Soliman, 99.
- (6) M. Cagatay Ulucay, Sultanlarina Ask Mektuplari, Istanbul, 1950, 1-18 passim; Peirce, Imperial Harem, 64.
- (7) Peirce, Imperial Harem, 60-4.
- (8) Babinger, 66, 40 4, 5; A. D. Alderson, The Structure of the Ottoman Dynasty, 1956, 26.
- (9) Sherrard, 54; Rogers and Ward, 9; Merriman, 76-7.
- (10) Merriman, 121, 122.
- (11) ragadin, 1526, quoted in Lybyer, 53n.; Ulucay, 39-40; Geuffroy, quoted in Schefer (ed.), 24on.
- (12) Halil Inalcik, 'Sultan Suleyman the Man and the Statesman', in Veinstein, Soliman, 92-6.
- (13) Merriman, 185; Necipoglu, 257.
- (14) Peirce, 'Gender and Power', 157; Merriman, 187.
- (15) Ogier Ghislain de Busbecq, Turkish letters, Oxford, 1927, 33; Gibb, III, 119, 131; Ulucay, 47.
- (16) Peirce, 'Gender and Power', 207; Benjamin Arbel, 'A Venetian Sultana?', Turcia XXIV, 1992, 241-59.

- (17) Necipoglu, 95-6,171-2.
- (18) Hammer, VII, 10, 283; Bobovi, 73; James C. Davis (cd. and tr.), The Pursuit of Power. Venetian Reports on Spain, Turkey, France in the Age of Philip II, 1970, 2-6.
- (19) J. M. Rogers (ed.), The Topkapi Saray Museum. Architecture: the Harem and Other Buildings, 1988, 27, 32, 34.
- (20) Peirce, 'Gender and Power', 180; Susan Skilliter, The Letters of the Venetian 'Sultana' Nur Banu and her Kira to Venice', in Studia Turcologca ... Alexis Bombacci, 515-27; Necipoglu, 175; Kuran, 181.
- (21) Peirce, 'Gender and Power', 351; Tavernier, 257-62.
- (22) Necipoglu, 175.
- (23) Mehmcd Ipsirli, 'Mustafa Selaniki and His History', Tarih Enstitusu Dergisi, IX, 1978, 437; Tietze,I,60.
- (24) J. C. Davis, 147-9; Peirce, 'Gender and Power', 186; Spandugino in Lybyer, 144; Hammer, VII, 4.
- (25) Peirce, 'Gender and Power', 374, 380, 382.
- (26) White, I, 266; Bobovi, 26; Molly Mackenzie, Turkish Athens, 1992, 30-2, Nadir, 113.
- (27) Tuglaci, Palatt Women, 84.
- (28) Mantran, Vite quotidienne, 81; Evliya Celcbi, II, 11; White, III, 234.
- (29) Bobovi, 23.
- (30) Tuglaci, Palace Women, 156-9.
- (31) B. Miller, Sublime Pork, 26, 27; Chris Hellicr and Franco Venturi, Splendours of the Bosphorus: Houses and Palaces of Istanbul, 199 3, 215.
- (32) Peirce, Imperial Harem, 104-5, 244-5.
- (33) Peirce, Imperial Harem, 26970-; Hammer, X, 7, 72-5.
- (34) Hammer, X, 176-8.
- (35) Peirce, 'Gender and Power', 291, 112, 194-5; Charles Pertusier, Promenadespit-toresques dans Constantinople et sur le Bospbore, 3 vols., 1815, II, 197.
- (36) Peirce, 'Gender and Power', 220, 257, 243, 279.

- (37) Peirce, 'Gender and Power', 273, 280, 286, 337n.; Robert Dankoff (ed.), The Intimate Life of an Ottoman Statesman, Albany, 1991, 27.
- (38) Pars Tuglaci, Women of Istanbul in Ottoman Times, Istanbul, 1984,189-208; Robert Mantran, Istanbul dans la seconde moitie du XVIIe siecle, 1962, 504.
- (39) F. Davis, 132-3.
- (40) Sevgi Gonul (ed.), The Sadberk HanimMuseum, Istanbul, 1988,172, 176;
  F. Davis, 69-76; James E. P. Boulden, An American among the Orientals,
  Philadelphia, 1855, 165-9.
- (41) Ian C. Dengler, Turkish Women in the Ottoman Empire, in Nikki Keddie and Lois Beck (eds.), Women in the Muslin World, 1978, 235-8; Hammer, XI, 435 n.
- (42) MacFarlane, Constantinople, II, 521.
- (43) Tulay Artan, The Palaces of the Sultanas', Istanbul: Selections, I, i, Istanbul, 1993, 87-97; Mouradgea d'Ohsson, III, 315; White, I, 325. Until 1914 one reason for officials' reluctance to leave Istanbul was 'the great reluctance of our women to endure the hardships of the deprivations of provincial life': Marmaduke Pickthall, With the Turk in Wartime, 1914, 21 o.
- (44) Hammer, XVI, 20; Dankoff, 226, 233, 234, 259.
- (45) Bobovi, 70; Tijcn Ozdoganci, The Ballad of Adile Sultan, in Istanbul: the Guide, May 1993,5 5. On the death of Mustafa Reshid Pasha in 1858, his wife learnt for the first time that he had two other harems, each containing two young Circassian slave girls: L. Thouvenel, Trois Annees de la Question Orient, 1897, 223, Comte de Thouvenel to Comte Walewski, 19 January 1858.
- (46) Cemal Kafadar, 'Women in Seljuk and Ottoman Society up to the Midnine teenth Century', in Women in Anatolia: Nine Thousand Years of the Anatolian Woman, exhib. cat., Istanbul, 1993, 196-7; F. Davis, 92.
- (47) Quoted in Alev Lyle Crouticr, Harem: the World behind the Veil, New York, 1989, 154-5.
- (48) Peirce, Imperial Harem, 269; Kafadar, in Nine Thousand Years oftbe Anatolian Woman, 198,204; Pertusier, II, 197; Leila Hanoum, Le Harem imperialet Us sultanes auXIXe siecle, Brussels, 1991 edn., 29; Don Juan, V, 158.

### القسطنطشة: المدينةالتي اشتهاها العالم 1453 – 1924

- (49) Marquis de Ferriol, Correspondence, Antwerp, 1870, 267. Ferriol, the French ambassador, wrote on 16 February 1708 to M. Blondel dejouvancourt, of 'les femmes de Constantinople qui me pretaient de Pargent'; Kafadar, 'Women in Seljuk and Ottoman Times', in Nine Thousand Years of the Anatolian Woman, exhib. cat., 219-20.
- (50) Ulku U. Bates, 'Women as Patrons of Architecture in Turkey', in Keddie and Beck (eds.), 146-7.
- (51) Peirce, Imperial Harem, 209; John Freely, Stamboul Sketches, Istanbul, 1974, 110.
- (52) Fleischer, 53; Journal of Ottoman Studies, VII, Istanbul, 1988, 140; Louis Mitler, Ottoman Turkish Writers, Washington, 1988, 55, 81; F. Davis, 229-31; Schimmel, 47.
- (53) De Amicis, 221; Leila Hanoum, 150.
- (54) Pauline Johnstonc, Turkish Embroidery, 1985, 9, 84; White, II, 104; Lady Mary Wordey Montagu, The Turkish Embassy Letters, ed. Malcolm Jack, 1994,116, letter of 10 March 1718.
- (55) Galland, II, 59, diary entry for 20 April 1673; cf. Comte de Guilleragues, Correspondance, 2 vols., Geneva, 1976, II, 975, memoire sur le commerce du Levant 9 June 1684; Juhacz (ed.), 72-3, 80, 100.
- (56) Dorothy M. Vaughan, Europe and the Turk: a Pattern of Alliances, Liverpool, 1951, 132; Michel Carmona, Marie de Medicis, 1981, 126; National Palaces, Istanbul, 1992, 138.

### الفصل الخامس

### مدينة الله

- (1) Mantran, Istanbul, 25, 74; Grenville Temple, II, 14, 16-17; Pierre Gilles, The Antiquities of Constantinople, New York, 1988, 23-5.
- (2) Andersen, 99; Mantran, Istanbul, 72, 95.
- (3) M. A. Belin, Histoirt de la Latinite de Constantinople, 2nd edn., 1894, 337, 341; M. du Mont, Voyages, 4 vols, La Haye, 1699, II, 374.
- (4) Necipoglu, 238; Vaughan, 169; Sestini, III, 230-8, letter of 8 May 1778.
- (5) Mantran, Istanbul, 88n., 481, 488, 583; Vacalopoulos, Greek Nation, 284-5.
- (6) Levy, Sephardim, 24; Halil Inalcik and Donald Quataert, An Economic and Social History of the Ottoman Empire, 1994, 95, 2 31, 248.

- (7) Richards, 163, 167, Giovanni Maringhi to Nicolo Michelozzi, 29 March 1502; 'il carico principale di un bailo di Constantinopoli e la difensione delle mercanze della nazione', Navagero, 1553, quoted in Horatio F. Brown, Studies in the History of Venice, 2 vols., 1907, 1, 25; Paul Masson, Histoin du commerce francais dans le Levant au XVIIIe siecle, 1911, 612; Susan Skilliter, William Harborne and the Trade with Turkey 117-8-1582, Oxford, 1977, 50, cf. 115; Alfred C. Wood, A History of the Levant Company, 1935,72.
- (8) Masson, 429, 454; Braudel, Civilisation and Capitalism, II, 471.
- (9) Mantran, Istanbul, 237, 241, 608.
- (10) M. de Thévenot, Travels into the Levant, 5 parts, 1687,1,18,62; Lord Charlcmont, Travels in Greece and Turkey 1749, cd. W. B. Stanford and E. J. Finopoulos, 1984, 209; cf. The police of this city is in many respects beyond that of any other, Lord Baltimore, A Tour to the East in the Years 1763 and 1764, 1767, 58.
- (11) Anon., Letters Historical and Critical, 30, 38; Mantran, Vie quotidienne, 43.
- (12) Hon. Roger North, Lives of the Norths, 3 vols., 1890, II, 48,5 3, 71-2,148; Cemal Kafadar, 'Self and Others: the Diary of a Dervish in Seventeenthcentury Istanbul and First Person Narrative in Ottoman Literature', Studia hlamica, LXIX, 1989, 12150-; Masson, Commerce francais au XVII siecle, 468.
- (13) North, II, 407, III, 5 8; cf. Naima, 1,138 and Pertusier, II, 108 for other accounts of social relations between Christians and Muslims.
- (14) Daniel Panzac, 'International and Domestic Maritime Trade in the Ottoman Empire during the Eighteenth Century', International Journal of Middle Eastern Studies, May 1992, 195-201.
- (15) Hammer, VI, 241; Charles Issawi, An Economic History of Turkey 1800-27,1980,1914; Mantran, Vtt quotidienne, 127; Francis Peter Werry, Personal Memoirs and Letters,1861, 90.
- (16) Mantran, Istanbul, 190, 1989,446-n.; dc Amicis, 71.
- (17) Anthony Greenwood, 'Istanbul's Meat Provisioning: a Study of the Celepkesjan System', unpublished D.Phil, thesis, Chicago, 1981, 4-5, 9; Naima, I, 37.

- (18) Greenwood, 13-14, 285, 122; Suraiya Faroqhi, Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia, Cambridge, 1984, 228, 231; Thevenot, I, 61.
- (19) Daniel Goffman, Izmir and the Levantine World ijjo-itro, 1990, 34; B. Miller, Sublime Porte; 1945-; N. M. Penzer, The Harem, 1966 edn., 115, 128, 13o.
- (20) Greenwood, 156, 162; Mantran, Istanbul, 1812-; Baltimore, 59.
- (21) Mantran, Istanbul, 351, 353, 380, 390.
- (22) Babinger, 452.
- (23) Jean Michel Cantacuzene, Mille Ans dans les Balkans, 1992, 102, 105, 121, 1256-; Emile Legrand, Recueildepoemes historiques en grec vulgaire, 1877, 29-8, 3-.
- (24) Vacalopoulos, Greek Nation, 209, 259, 285; Troian Stoianovic, The Conquering Balkan Orthodox Merchant', Journal of Economic History, 1960, 272, 302.
- (25) Greenwood, 54; Mantran, Istanbul, 366, 374; id., Vie quotidienne, 154.
- (26) Nicolas Soutzo, Memoires, Vienna, 1896, 10, 24; Rodrigue, 21, 23, 37; Braude and Lewis, I, 105.
- (27) Richard Fletcher, Moorish Spain, 1992, 166-8; Halil Inalcik, 'Ottoman Galata', in Bdhem Eldem (ed.), Recherches sur la ville ottomane, Istanbul, 1991, 68-70.
- (28) Levant Herald, 19 October 1869; Galante, Histoire des juifs, I, 33.
- (29) Jak Deleon, Ancient Districts on the Golden Horn, Istanbul, 1992, 18 and passim; Shaw, Jews, 48-9.
- (30) Shaw, jews, 84-5; Nicolay, 23 34.
- (31) Cecil Roth, Dona Gracia Nast, Paris, 1990, 96, 115, 143; Epstein, 923-; Maria Pia Pedani, In nome del Gran Stgnore: inviati ottomani allencia dalla caduta di Constantinopoli allaguerra di Candia, Venice, 1994, 154.
- (32) Cecil Roth, The House of Nasi: the Duke of Naxos, Philadephia, 5708170, 9-8, 1948/; Nicolas lorga, Byzance apres Byzance, 1992 edn., 50.
- (33) Roth, Duke of Naxos, 41, 43, 46, 9 5.
- (34) Galante, Histoire des juifs, I, 188, Suleyman to Charles DC 23 March 1565; Roth, House of Nasi, 58, 60; M. de Charnere, Negociations de la France dans le Levant, 4 vols., 1848-60, III, 61, despatch of 14 March 15 69.

- (35) Roth, Duke of Naxos, 50, 152; Michel Lesure, 'Notes ct documents sur les relations veneto-ottomanes 15701573-: IF, Turcica, 1972, IV, 148; Tunica, 1976, VIII, I, 138.
- (36) Roth, Duke of Naxos, 108, 115,137, 143.
- (37) Abraham Galante, Appetdice a fbistoire desjuifs d'Istanbul, Istanbul, 1941, 1636-; Mantran, Istanbul, 60 5, 61.
- (38) Levy, Sepbardim in the Ottoman Empire, 91.
- (39) Onnik Jamgocyan, 'Les Finances de Empire Ottoman et les financiers de Constantinople', unpublished Ph.D. thesis, Paris, I, 1988, 15; H. D. Barsoumian, The Armenian Amira Class of Constantinople', unpublished Ph.D. thesis, Columbia, 1980, 87; Walsh, II, 430.
- (40) Barsoumian, 64, 79, 81.
- (41) Onnik Jamgocyan, Une FamiUe de financiers armeniens au XVIHe siecle: les Serpos, Paris, n.d., 368, 371.
- (42) Barsoumian, 160-2; Zabel Essayan, Lesjardins de Silihdar, 1994, 1214-.
- (43) Mantran, Istanbul, 463-4; Cclik Gulersoy, The Story of the Grand Bazaar, Istanbul, 1990, 21, 55, 56.
- (44) Halil Inalcik, The Hub of the City: the Bedestan of Istanbul, Studies in Ottoman Social and Economic History, 1985, IX, passim, Gulersoy, Grand Bazaar, 29, 37; du Fresne Canaye, 95.
- (45) Pertusier, II, 177; Gulersoy, Grand Bazaar, 32, 50, 5 5, 70.
- (46) Hafez Farmayan and Elton L. Daniel (eds.), A Shiite Pilgrimage to Mecca 18813-142,1990,6-; Stcphane Lauzannc, Au chevet de la Turquie, 1913, 2267-; Istanbul Ansiklopedisi, Istanbul, 19945-, art. 'Buyuk Valide Han'.
- (47) North, II, 176; Mantran, Istanbul, 5067-; id., Vie quotidienne, 143; du Fresne Canaye, 946-; Jean Chesneau, Le Voyage de Monsieur d'Aramon ...en Levant, 1887, 34; Cantemir, 52.
- (48) Leila Hanoum, 54, 56, 58; Lady Hornby, Constantinople during the Crimean War, 1863, 364, letter of July 1860. In a list of 42 prominent slave dealers in the early 1880s, 14 were woman: Ehud R. Tbledano, The Ottoman Slave Trade and its Suppression 18401890-, Princeton, 1982, 59.
- (49) Gulersoy, Grand Bazaar, 41; Inalcik, Studies, VII, 26, 47.

### القسطنطينية: المدينةالتي اشتهاها العالم 1453 – 1924

# الفصل السادس الوزراء والترجمانات

- Hammer, VIII, 289, 301, 305n., 310-11; Michael Strachan, Sir Thomas Roe, 1989, 145-8; Pierce, Imperial Harem, 171.
- (2) Paul Rycaut, The Present State of the Ottoman Empire, 167 5, 46; Inalcik and Kafadar, 103.
- (3) Mantran, Istanbul, 102, 293, 303, 307, 321.
- (4) Findlay, Bureaucratic Reform, 55, 87; id., Ottoman Civil Officialdom, Princeton, 1992, 22; Charlemont, 16870-; Michel Lesure, Lepante: la crise de fEmpire Ottoman, 1972, 1720-; cf. Sir James Porter, an eighteenth-century British ambassador: 'there is no Christian power which can vie with the Porte for care and exactitude in the several offices; business is done with the greatest accuracy, in any important document words are weighed and that signification constantly selected which may most induce to their own advantage and Papers of the remotest date, if the year of the transaction is but known, may be found at the Porte.'
- (5) Artan, 'Architecture', 97n.; id., The Kadirga Palace shrouded by the Mists of Time', Turcica, XXVI, 1994, 801,105-; Rifa'at Ali Abou el-Hajj, The 1703 Rebellion and the Structure of Ottoman Politics, Istanbul, 1984, 14n.; Nicolas Vatin, 'Les Cimetieres mussuimans ottomans: source d'histoire sociale', in Daniel Panzac (ed,), Les Villes dans rEmpire Ottoman: activite et societe, 1991, 157-8; Yilmaz Oztuna, Devletltr ve Hanedanlar, II, Turkiye (10741000-), Ankara, 1990, 834-8; Sir James Porter Turkey, its History and People, z vols., 1854, 1, 317-18.
- (6) Mantran, Istanbul, 96, 252-3; Sir Thomas Roe, Negotiations in his Embassy to the Ottoman Porte from the year 1621 to 1628, 1749, 37, 38; Ptirce, 'Gender and Power', 295.
- (7) Metin Kunt, The Koprulu Years 1656-1661, unpublished Ph.D. thesis, Princeton, 1971, 32-4, 41, 141, 148.
- (8) Dankoff, 204.
- (9) Hammer, XI, 49-55; Dankoff, 204. The death of the Armenian Patriarch may have been caused by disputes between pro- and anti-papal factions: Leon Arpee, A History of Armenian Christianity, New York, 1946, 229.

- (10) John Covcl, in J. Theodore Bent (ed.), Early Voyages and Travels in the Levant, 1893, 206, diary entry for 27 May 1675; B. Miller, 117; Bobovi, 57; Peirce, 'Gender and Power', 296n.
- (11) B. Miller, 116.
- (12) Hammer, XI, 6, 164; Mantran, Istanbul, 374; Madeleine C. Zilfi, The Kadizadeliler Discordant Revivalism in Seventeenth-century Istanbul, Journal of Near Eastern Studies, 45,4,1986, 251-62; Charles A. Frazce, Catholics and Sultans, 1983, 99.
- (13) Abbe Toderini, De la Utterature des Tuns, 3 vols., 1789, I, 57; Bobovi, 57; Abdulhak Adnan, La Science chez les Tares Ottomans, 121-3; Covel, 195, diary entry for 19 May 1676.
- (14) Levy, Sephardim, 84-6; Gershom Scholem, Sabbatai Sevi: the Mystical Messiah, 1971, 435, 450, 606, 674-9.
- (15) Hammer, XI, 260, 366, 379.
- (16) Abou el-Hajj, 82; Paul Rycaut, The History of the Turks beginning with the year 1679, 3 vols., 1687, 6th edn., II, 222.
- (17) Cantemir, 101, 190; Hammer, VIII, 305n.; Paul Fesch, Constantinople aux derniers jours d'Abdul Hamid, 1907, 282 quoting Vakit, 27 October 1876; cf. Findlay, Ottoman Civil Officialdom, 62 quoting the Kadi of Istanbul at a council in 1784 to the Grand Vizier 'We are obedient and subservient outwardly and inwardly to the wishes and commands of our Sovereign who is Commander of the Faithful. It is impossible to obtain from us an explanation of why things have turned out as they have. You are the absolute delegate of our Sovereign. Deign [to tell us] what is the view of the Sovereign in this matter and we shall say we hear and we obey.'
- (18) Hammer, XII, 238-9, 305; Kenneth M. Setton, Venice, Austria and the Turks in the Seventeenth Century, Philadelphia, 1991, 371, 380, Sir William Trumbull to the Earl of Nottingham 6 November 1689, 15 June 1691.
- (19) Vahid Cabuk, Koprululer, 1988, 166, 175, 177; Hammer, XII, 307, 319-22; Cantemir, 102.
- (20) Cabuk, 178, 182; Lewis V. Thomas, A Study ofNaima, New York, 1972, 31-2.

- (21) Rifa'at Ali Abou el-Hajj, 'Ottoman Attitudes towards Peace-Making: the Karlowitz Case', DerIslam, 1974, 136; Hammer, XIII, 2930-; visit to Koprulu Yalisi with Fcyaz Koprulu, 27 November 1993. Fcyaz Koprulu says the divanhane will be restored. But for scaffolding recently erected, this incomparable room, whose condition is an object-lesson in the disadvantages of communal ownership, would have colkpsed.
- (22) Ferriol, 162, Ferriol to Louis XIV, 10 August 1700; A. N. Kurat (ed.) The Despatches of Sir Robert Sutton Ambassador in Constantinople 1710-1714,195 3,17, Sutton to Sunderland, 7 June 1710; Louis Rousseau, Les Relations diplomatique' de la France et de la Turquie a' XVIIIe stick, 1,1908, 298; Cabuk, 195-7; Cantcmir, 193.
- (23) C. Bosscha Erdbrink, At the Threshold of Felicity: Ottoman-Dutch Relations during the Embassy of Cornells Calkoen at the Sublime Porte 1726-1744, Ankara, 1975, 171, Calkoen to States-General 11 April 1733; interview with Orhan Koprulu, j November 1991.
- (24) Setton, 371, Sir William Trumbull to Earl of Nottingham 6 November 1689; Hammer, XII, 322.
- (25) J. H. Elliott, Richelieu and OUvares, 1992 edn., 160.
- (26) Nestor Camariano, Alexandre Mavrocordato le Grand Drogman: son activite diplomatique, Thessaloniki, 1970, passim; A. C. Stourdza, L 'Europe orientate et le role historique des Mavrocordato 1660-1830, 1913, 354; Cantemir, 279; Piton dc Tournefort, I, 385-6; Montagu, 126, Lady Mary Wortley Montagu to Lady Birstol 10 April 1718. The present author has met an Armenian Lady of advanced age, living near Taksim, who claims to have visited Istanbul proper only three times.
- (27) N. M. Vaporis, 'A Study of the Zisking MS No. 22 of the Yale University Library', Greek Orthodox Theological Review, Fall 1967, XII, 3, 13, 27; G. Chassious, L 'Instruction publique che% les Grecs depuis la prise de Constantinople par les Tuns, 18 81, 27.
- (28) Hammer, XII, 141; Vaporis, 'A Study', 21; Camariano, 34, 68; SOAS Library MSS., Paget Papers, 50 X/4, letters of 23 February, 2 April 1699; Setton, 406.
- (29) Camariano, 78, 102.
- (30) E. Miller, 'Alexandre Mavrocordato' Journal des Savants, May 1879, 229,
  Daubert to Torcy 25 July 1698, 264; Galland, I, 237, 18 November 1672;
  R. W. Seton Watson, A History of the Roumanians, 1934, 934-n.; Ferriol, 116, Ferriol to Louis XIV 12 May 1700.

- (31) Hammer, XI, 425; Vaporis, 'A Study', 37; Camariano, 81, Mavrocordato to Patriarch 29 August 1707; Philip P. Argenti, Chius Vincta, Cambridge, 1941, clxxv.
- (32) La Motraye, I, 374; lorga, Byzance, 135, 145; Stourdza, 98; Theodore Blancard, Ies Mavroyenni: histoire d'Orient, 2 vols., 1909,1, 468; Comte d'Hauterive, Memoire sur l'état ancien et actuel de la Moldavie. .. en 1787, Bucarest, 1902, 339, 346.
- (33) Cantemir, 158-64; Soutzo, 26-31; Michel Sturdza, Grandes Families de Grece, d'Albanie et de Constantinople, 1983, 142-3.
- (34) Camariano, 85; Cantemir, 144-5, 253; A. N. Kurat (ed.), The Despatches of Sir Robert Sutton, Ambassador in Constantinople 1710-1714, 1953, 29, Sutton to Earl of Dartmouth 8 December 1710; Cyril Mango, The Phanariots and the Byzantine Tradition, in Richard Clogg (ed.), The Struggle for Greek Independence, 197 3, 44-5.
- (35) William Wilkinson, An Account of the Principalities of Wallacbia and Moldavia, 1820, 135; Marechal Prince de Ligne, Memoires, 5 vols., 1828,1, 211-14, Ligne to Comte de Segur i December 1788; II, 390-2.
- (36) Stourdza, 98-9; Baron Eudoxiu de Hurmuzaki (ed.), Document eprivitoare la Istona romanilor, Bucharest, 1912, XVI, 401, letter of 12 December 1716.
- (37) C. Mango, The Phanariots and the Byzantine Tradition, in Clogg (ed.), Struggle, 53; Ariadna Camariano-Cioran, Its Academies princieresde Bucarest etdejassy etleurspro-fesseurs, Thessaloniki, 1974, 77; Corneliu Dima Dragan, 'La Bibliophilic des Mavrocordato', in L'Epoquephanariote, Thessaloniki, 1974, 209-16.
- (38) G. P. Henderson, The Revival of Greek Thought, Edinburgh, 1971, 23; StouroVa, 134.
- (39) Jacques Bouchard, /Nicolas Mavrocordato et l'aube des lumieres, Revue des Etudes du Sud-Est Europtw, XX, 1981, 237-46; id. (ed.), Us Loistn de Athens-Montreal, 1989, 79, 101, 119, 149, 151, 181; Sutton, 203, despatch of 3 September 1714; Cantacuzcnc, 201, 207.
- (40) Vasile Dragut, 'Lc Monastere de Vacaresri: expression des relations artistiques romanou-grecques', in L'Epoque phanariote, 295-300; Stourdza, 266-70 and figs. 26-33; Sturdza, 320, 328.
- (41) N. lorga, Histoire des Roumains et de la Romanite orientate, 9 vois., Bucharest, 1937-44, VII, 20-3; Fragments tires des chroniques moldaves et valaques, 2 vols., Jassy, 1843, II, 16, chronicle of Nicholas Muste.

- (42) Mihaila Staianova, 'Des Relations entre le Patriarcat oecumenique et la Sublime Porte en Constantinople au courant du XVIIIe siccle,' Balkan Studies, XXV, 2,1984, 449-56; Theodore H. Papadopoulos, Studies and Documents relating to the History of the Greek Church and People under Turkish Domination, Brussels, 1952, 52; Madame Ch6nier, Lettressurles danses greeques, 1879 edn., 137, 190-1.
- (43) Denis Deletant, 'Romanian Society in the Danubian Principalities in the early Nineteenth Century', in Richard Clogg (ed.), Balkan Society in the Age of Greek Independence, 1981, 238.
- (44) lorga, Histoire des Roumains, VII, 9, 154n., 164, 239; Marthe Bibesco, La Nympbe Europe, 1960, 306-7, Villeneuve to Maurepas 15 April 17 31; Stourdza, 201, 210, 217.
- (45) Hurmuzaki, XIX, part I, 224, Raicevich to Kaunitz 30 November 1784; Paschalis M. Kitromilides, The Enlightenment as Social Criticism: Miosipis Moisiodax and Greek Culture in the Eighteenth Century, Princeton, 1992, 83, 94; Clogg, Movement, 36, 59-60; Richard Clogg, The Greek Millet in the Ottoman Empire, in Braude and Lewis (eds.), I, 185, and Braude and Lewis, 'Introduction,' in ibid., 16-17.
- (46) John Cam Hobhouse, A Journey through Albania and other Proinness of Turkey during the years 1809 and iSio, 1813, 5889-; cf. A. de Juchcreau de Saint Denys, Revolutions de Constantinople en 1807 et 1808, 2 vols., 1819,1,156.
- (47) Prince Nicholas Ypsilanti, Memoires, n.d., 72.

# الفصل السابع وثائر المتعة

- (1) Tulay Artan, (Architecture), 9; C. R. Cockerell, Travels in Southern Europe and the Levant 1810-1817, 1903, 29.
- (2) Musbah Haidar, Arabesque, 1944, 42; Mouradgea d'Ohsson, II, 177; Du Fresne Canaye, 87; alter G. Andrews, Poetry's Voice, Society's Song. Ottoman Lyric Poetry, Seattle, 1985, 134; Nermin Menemencioglu, The Penguin Book of Turkish Verse, 1978, 92.
- (3) Artan, 'Architecture', 320; White, I, 314; Du Mont, II, 114; Z. Duckett Ferriman, Turkey and the Turks, 1911, 300-2.
- (4) B. Miller, Sublime Porte, 151-5; Necipoglu, 200.

- (5) Thomas Hope, Anastasius or Memoirs of a Greek, 2 vois., 1836 cdn., II, 124; Thomas Allom and Robert Walsh, Constantinople and the Scenery of the Seven Churches of Asia Minor, 2 vols., 1838,1, 25.
- (6) Allom and Walsh, 25; Bouldon, 140-4.
- (7) Necipoglu, 202; Arthur Barker, The Cult of the Tulip m Turkey' Journal of the Royal Horticultural Society, LVI, 1931, 234-44; Nurhan Atasoy, 'Les Jardins imperiaux sous le regne de Soliman le Magnifique', in Veinstein (ed.), Soliman, 239-48; Michiel Roding and Hans Theunissen, The Tulip, a Symbol of Two Nations, Utrecht-Istanbul, 1993, 10, 54.
- (8) William Wittman, Travels in Turkey, Asia Minor, Syria and across the Desert to Egypt, 1803, 14; Dankoff, 107.
- (9) Artan, 'Architecture1, 38, 162-3, 242; Du Mont, II, 113; Hope, I, 53.
- (10) Un Jeune Russe, Voyage en Crimee, 1802, 177, 199; Cockerell, 28-9; Montagu, 141, Lady Mary Wortley Montagu to Abbe' Conti i April 1718.
- (11) Skilliter, William Harborne, 8 5; Carlicr dc Pinon, 111-12; Bobovi, 30; Ferriman, 325.
- (12) Nubar Gulbenkian, Pantaraxia, 1965, 130; Turabi Effendi, Turkish Cookery, repr. Rottingdcan, 1987, passim-, James Dallaway, Constantinople Ancient and Modern, 1798, 149; Ferriman, 326.
- (13) Stanley Lane-Poole (ed.), The People of Turkey: Twenty Years Residence among Bulgarians, Greeks, Albanians, Turks and Armenians by a Consul's Daughter and his Wife, 2 vols., 1878, II, 39.
- (14) Lewis, Muslim Discovery, 196; Katib Celebi, The Balance of Truth, ed. G.L. Lewis, 51, 58; White, II, 127-34.
- (15) IstanbulAnsiklopedesi, art. 'Kahvehaneler'; Allan Ramsay and Francis McCullagh, Tales from Turkey, 1914, xxii, xxviii.
- (16) Hammer, XI, 286, 335; Bernard Lewis, Istanbul and the Civilisation of the Ottoman Empire, Norman, Oklahoma, 1963, 132-3.
- (17) White, I, 282.
- (18) F, Billacois (ed.), L'Empire du Grand Turc vu par un sujet de Louis XIV, 1965, 96; Walsh, II, 500; Freely, 93; Ramsay and McCullagh, 57-9.
- (19) Charlemont, 166-7.
- (20) Hammer, XVI, 64-5; Baron de Tort, Memoirs concerning the State of the Turkish Empire and the Crimea, 4 parts, 1786,1, 140; Mouradgea d'Ohsson, II, 121.

- (21) Artan, 'Architecture', 207, 410, 411; Gibb, II, 227; Mantran, Istanbul, 106; Mitler, 107.
- (22) Hammer, XV, 143.
- (23) Talat S. Halman, Suleyman the Magnificent, Poet, Istanbul, 1989, 53-4; Evliya Celebi, I, 134; Hammer, VI, 279, VIII, 323; Menemencioglu, 100; Mittler, 151.
- (24) And, Istanbul, 193; Marechal de Moltke, Lettres. . . sur T Orient, 1877 edn., 36-7, letter of 12 February 1836; Gibb, IV, 68; F. Munir Katircioglu, 'Ottoman Culinary Habits', in Feyzi Halici (ed.), First International Food Congress Turkey 1986, Ankara, 1988, 163-5.
- (25) Murat Bardakgi, Osmanlida Seks, 1993, 117.
- (26) Elias Habcsci, The Present State of the Ottoman Empire, 1784, 388; Tott, I, 163; Melek Hanouim, Thirty Years in the Harem, 1872, 245.
- (27) Bardakgi, 13 2; Ulucay, Ask Mektuplari, 203-5, letter of 11 August 1875.
- (28) And, Istanbul, 211; Alfred C. Wood, The British Embassy in Constantinople, English Historical Rsview, XL, 1925, 551; Charlemont, 204-6; Habesci, 175, 393. The sexual use of graveyards continued into this century, as readers of Claude Farrere's L'Homme qui assassina will recall.
- (29) Necipoglu, 210, 216-17; Alderson, Table XXVII; Kritovoulos, 61; Raymond T. Macnuly and Radu R. Florescu, Dracula, His Life and His Times, 1989, 150; Babinger, 207.
- (30) Cariier de Pinon, 119; White, 1, 195; And, Turkish Dancing, 140-1.
- (31) Wratislaw, 54 describes Cigala Pasha, originally from the Kingdom of Naples, who faying once tasted Turkish freedom and pleasures proceeded gradually to worse and worse till now he will have nothing to do with Christianity'; Lady Hornby, 394, on 26 June 1856 meets Slade Pasha who 'infinitely prefers the case and freedom of an Eastern life to the rigid conventionalisms of London and Paris'; Valensi, 47; Pedani, 42. However in 1577 the government tried to forbid 'quel vitio della natione turchesca': Hammer, VII, 133n.
- (32) Gibb, III, 55, 123; Mencmencioghi, 108-9.
- (33) Dankoff, 278; Gibb, IV, 56.
- (34) Gibb, IV, 220-42; Bardakgi, 103-32. Sunbulzado Volbi, who died in 1809, also alternately praised and criticized, in graphic terms, the sexual advantages of women and boys.

- (35) De Amicis, 147; Raphaela Lewis, Everyday Life in the Ottoman Empire, 124-7; Tott, I, 175.
- (36) Abou el-Hajj, The 170} Rebellion, 31-3, 86.
- (37) Necipoglu, 258; Artan, 'Architecture', 36, 38.
- (38) B. Miller, Sublime Porte, 226, 125; Gocek, 77, 79.
- (39) Gibb, IV, 30; Menemcncioglu, 113; Mider, 1067-; Epiphanius Wilson, Turkish Literature, 1901, 181-3; Anka: Revue tfart et de litterature de Turquie, VII-VIII, 1989, 44-6.
- (40) Levy, Sephardim, 77; Andre Philippides, Hommes et idees du Sud-Est Europeen a faube de rage moderne, 1980, 243, Daniel de Fonseca to Jean Leclere 1 March 1724; Montagu, 142, Lady Mary Wortley Montagu to Abbe Conti 19 May 1718.
- (41) Turhan Baytop, The Tulip in Istanbul during the Ottoman Period, in Roding and Theunissen (eds.), 53, 55.
- (42) Artan, 'Architecture', 166; Gocek, 130; B. Miller, Sublime Porte, 125.
- (43) Artan, 'Architecture', 166, 201, 360, 414; Arrun and Beyhan Unsal, Istanbul la magnifique: propos de table et recettes, 1991, 77.
- (44) E. Wilson, 182; Ligne, I, 214, Ligne to Comte de Segur i December 1788.
- (45) Charlemont, 204-5; Bosscha Erdbrink, 138, Calkoen to States-General 22 March 1739.
- (46) Niyazi Berkes, The Development of Secularism in Turkey, Montreal, 1964, 37-42; Gocek, 113; Cesar de Saussure, Lettres de Turquie, ed. Coloman de Thaly, Budapest, 1909, 94, letter of 21 February 1732; B. Miller, Sublime Porte 110.
- (47) Levy, Sephardim, 90; de Saussure, 94, letter of i February 1732; Berkes, Secularism, 42-5.
- (48) Robert W. Olson, The Siege of Mosul and Ottoman-Persian Relations 1718-1743, Bloomington, 1975, 66,71, 74-5; Mardin, Genesis, 433; Bosscha Erdbrink, 93-5.
- (49) Olson, 79; Bosscha Erdbrink, 95, despatch of Cornelius Calkoen 13 November 1730; Albert Vandal, Une Ambassadt jrancaise en Orient sous Louis XV: la mission de Marquis de Villeneuve 1728-1741, 1887, 155-6, despatch of Villeneuve 7 October 1730; Gocek, 159.

(50) Mary Lucille Shay, The Ottoman Empire from 1720 to 1754 as revealed in Despatches of Venetian Baili, Urbana, 1944, 31-3; Olson, 80

## الفصل الثامن

## السفراء والفنانون

- (1) Hammer, VIII, 148.
- (2) Mcrriman, 236; Colin Imber, 'The Ottoman Dynastic Myth', Turcica, 1987, 22.
- (3) Naimur Rahman Farooqi, Mughal-Ottoman Relations, Delhi, 1989, 23, 29, 88,195.
- (4) Lewis, Muslim Discovery, 118, 45; Merriman, 133, quoting the chronicle of Kcmal Pashazade; Pierre Duparc, Recueil des instructions donnees aux ambassadeurs et ministres de France, 1969, 16, 259, instructions of 22 August 1665, 6 March 1724.
- (5) Vaughan, 124,127,129.
- (6) M. S. Anderson, The Rise of Modern Diplomacy, 1993, 28; Peirce, 'Gender and Power', 120-1.
- (7) Busbecq, 183; Hammer, VI, 148; Skiiliter, William Harborne, 63, Joachim Von Sinzendorf to Rudolf II 24 March 1579.
- (8) Hammer, V, 149, 15 in., letter of February 1526, 333, VII, 185; M. S. Anderson, 75.
- (9) Pedani, 203-8.
- (10) Jacques Lefort, Documentsgrecs dans les Archives de Topkapi Sarayi: contribution a l'histoire de Cem Sultan, Ankara, 1981, 20; Bobovi, 12; Baron de Dedem de Gelder, Memoires, 1900, 25; Habesci, 268. Fatih boasted that his clandestine network of informers in Italy gave him intimate knowledge of events: Raby, 285.
- (11) Hammer, IV, 48, 138.
- (12) Bosscha Erdbrink, 119, 125.
- (13) Guilleragues, 908-9; Belin, 314; Galland, II, 52, diary entry for 2 April 1673; Vandal, Une Ambassade francaise, 38.
- (14) Alberto Tenenti, Piracy and the Decline of Venice 1580-1615, 1967, 72; L'Orient des proven aux dans Fhistoirc, exhib. cat., Marseilles, 1982, 280.

- (15) William Hunter, Travels through France, Turkey and Hungary to Vienna in 1792, 3rd edn., 2 vols., 1803,1, 323.
- (16) Wood, Levant Company, 238; Hammer, XII, 10. The ostentation of Polish processions continued until the end of the kingdom: see Dedcm de Gelder, 37.
- (17) Marquis de Bonnac, Memoire historique sur l'Ambassade de France a Constantinople, 1894, 12; Gerard Tongas, Les Relations de la France avec l'Empire Ottoman durant la premiere moitie du XVIIe siecle, Toulouse, 1942, 23-31, 37; Hammer, XI, 229-30, 346; G. F. Abbott, Under the Turk in Constantinople, 1920, 102, 9 September 1675.
- (18) Hammer, XI, 25 5, 259, 282, XII, 8; Covel, in Bent (ed.), 194, diary entry for 19 May 1675; Comte de Saint-Priest, Memoires sur l'Ambassade de France en Turquie, 1877, 231; Vandal, Voyages, 216, 232.
- (19) Guilleragues, I, 192, 436, 473: memoirepourservird'instruction au Sr, de Guilleragues, 10 June 1679, Guilleragues to Louis XIV 24 May 1680, 12 September, 25 October 1681; Hammer, XII, 56,167; Piton de Tournefort, II, 27.
- (20) Bonnac, 43-5; Ferriol, 75-9, Ferriol to Louis XIV 8 January 1700; cf. for other accounts of the same incident, La Motraye, I, 272; Piton de Tournefort I, 397-401.
- (21) Cantemir, 261; Ferriol, 190, letter of 25 July 1707; William Miller, Travel and Politics in the Near East, 1897, 428; Hammer, LX, 113.
- (22) La Motraye, I, 369; Vandal, Une Ambassade franfaise, 40; H. Riondel, Le Bienbeureux Gomidas de Constantinople, pretre armenien et martyr, 1929, 137; Hammer. XIII, 41.
- (23) Archives du Ministerc des Affaires Etrangeres, Paris (henceforward referred to as AAE), Turquie, 68: Relation de Faitdunet quefaye eut du grand Vizir Ibrahim Pacha Gendre fa Grand Seigneur le mardi 10 Octobre dans sonpalais de Constantinople.
- (24) State Archives, Stockholm, Turcica, 100, Bonneval to Hoepken 6 September 1738, 14 May 1741, to G. Bonde 4 September 1736, to Horn 4 August 1735.
- (25) Hammer, XV, 365-78, Desalleurs to Bonneval 2 3 December 1746, Castellane to d'Argneson 23 March 1747.

- (26) State Archives, Stockholm, Turcica, 100, BonncvaJ to Hoepken 19 December 1735,21 January 1744.
- (27) Revue d'Histoire Diplomatique, 1987, 234-5; cf. Virginia Aksan, 'Ottoman-French Relations 1739-68', in Studies in Ottoman Diplomatic History, ed. Sinan Kuncralp, 5 vols., Istanbul, 1987-90, I, 50, 56; Vassif Efendi, Precis historique de la guerre des Tuns contre les Russes, ed. P. A. Caussin de Perceval, 1822, 6-7; Hammer, XVI, 179, 184, 203-5, 228.
- (28) Onnik Jamgocyan, 'L'Apprivoisonnement de Constantinople, la Revolution franchise et le declin du negoce frangais', Arab Historical Reinew for Ottoman Studies, VII, October 1995, 1029-33; Tott, II, 123, 149, 167, 205, 255, III, 149, IV, 255.
- (29) Berkes, Development of Secularism, 54; Itzkowitz and Mote, 161.
- (30) Hugh Ragsdale (ed.), Imperial Russian Foreign Policy, Cambridge, 1993, 82, 99.
- (31) Masson, 274; Comte de Choiseul-Gouffier, Voyage pittoresque de la Grece, 2 vols., 1782-1809, I, xi; Ixfronce Pingaud, Choiseul-Gouffier la France en Orient sous Louis XVI, 1887, 1790. Vergennes to Segur; Duparc, 477, instruction of 2 June 1784.
- (32) Max Roche, Education, assistance et culture franfaises dans {'Empire Ottoman, Istanbul, 1989, 17-18.
- (33) Octave Teissier, La Chambre de Commerce de Marseille, Marseilles, 1892, 315, Grand Vizier to Louis XVI 16 January 1791; Pingaud, 85.
- (34) Stanford J. Shaw, Between Old and New, the Ottoman Empire under Sultan Selim 1789-1807, Harvard, 1971, 17III; Archives du Ministere des Affaires Etrangeres, Correspondance Politique, Turquie, 176, ff. 72V, 87V, 98, 100, i95v: Choiseul-Gouffier to Montmorin 3, 9, 10, 25 August; cf. A. I. Bagis, Britain and the Struggle for the Integrity of the Ottoman Empire, Istanbul, 1984, 42, 45.
- (35) Pingaud, 253, 255; BM Add. MSS 41567, f. 186: Choiseul-Gouffier to Sublime Porte 24 September 1792.
- (36) Wanda, Souvenirs anecdotiques sur la Turquie 1820-1870, 1884, 174,175.
- (37) Colonel Rottiers, Itineraire de Tijlis a Constantinople, Brussels, 1829, 345.
- (38) Nicolay, 179; Vandal, Voyages, 65; id., Une Ambassade francaise, 83n.; Itzkowitz and Mote, 176-7.

- (39) Un Jeune Russe [H.-C.-R. von Struve], Voyage en Crimee, 190; Dedem de Gelder, 23; Wittman, 25.
- (40) Michel Lesure, 'Notes et documents sur les relations veneto-ottomanes', Turcica, IV, 143, 155.
- (41) Cantemir, 259; Karl A. Roider jun., Austria's Eastern Question, Princeton, 1982, 92-3, 220, Thugut to Kaunitz 21 March 1771. The British ambassador in 1710, Sir Robert Sutton, obtained secret lists of the Ottoman armed forces: Kurat (ed.), 9
- (42) J. M. Tancoignc, Voyage a Smyrne... suiin d'une notice sur Pera, 2 vols., 1817, II, 46.
- (43) Montagu, 122, Lady Mary Wordcy Montagu to Lady Mar 16 March 1718.
- (44) Ausilia Roccatagliata, Notai gnovesi in oltnman: afti rogati a Pera e Mitikne, I, Genoa, 1982, 140; E. Dalleggio d'Alessio, 'Liste des Podestats de la colonie gnoise de P6ra', Revue des Etudes Byzantines, XXVII, 1969, 152-3; id., 'Une Inscription inedite d'Arab-Djami', Echos d'Orientt XXVIII, 1929,408-11; Belin, 151.
- (45) Sturdza, 590-6; Antoine Gautier and Marie de Testa, 'Quelqucs Dynasties de Drogmans', Revue d'Histoire Diplomatique, 1991, 889-94. J. F. Labourdette, Vergennes, 1990, 48-50; E. L. G. H. de Marcerc, Une Ambassade a Constantinople: la politique orientale et la revolution franfaise, z vols., 1927,1, 42, letter of Testa 28 March 1793.
- (46) Sturdza, 587; Wood, 'English Embassy', 5 56.
- (47) National Library of Scotland (hereafter NLS), Liston MSS, Pisani to Liston passim and 24 November, 24 October 1794.
- (48) Virginia Quids, Lady Hester Stanhope, 1990, 67; NLS, Liston MSS, Lady Liston journal 1812, f. 38.
- (49) Walsh, II, 440; Sir Austen Layard, Autobiography and Letters, 2 vols., 1903, II, 140 and n.
- (50) John Stoye, Marsigli's Europe, 1994, 17, 23; Toderini, III, 212; Edward Said, Orientalism, 42, 95; Vers I'Orient, exhib. cat., Bibliotheque Nationale, 1983, 40.
- (51) Kemal Bcydilli, 'Ignatius Mouradgea d'Ohsson', Istanbul Umversitesi Edebiyat Fakultesi Tarib Dergsi, XXXIV, 1984, 252, 260; Mouradgea d'Ohsson, III, 3i2n. Other diplomats and dragomans who wrote accounts of the Ottoman Empire include: Busbecq; Philippe du Fresne Canaye

(Voyage du Levant, 1573); Sir Thomas Roe; Sir Paul Rycaut; Antoine Galiand, translator into French of One Thousand and One Nights, who worked in the French embassy in Istanbul from 1671 to 1675, and 1678 to 1683; F. Petis de La Croix; John P. Brown of the US legation, author of books on dervishes and Turkish Evening's Entertainment (1850); and Charles Schefer, First Dragoman of France during the Crimean War, who translated many Ottoman texts and became Directeur de 1'Ecole des Langues Orientales Vivantes.

- (52) Freiherr von Hammer-Purgstall, Erinnerungen, Vienna, 1940, 41, 44, 46-7, 133, 134, 137.
- (53) And, Istanbul, 325-6 has identified nineteen such albums.
- (54) At the Sublime Porte, exhib. cat., Hazlitt, Gooden and Fox, 1988; Vandal, Voyages, 200-2; Catherine and Andre Boppe, Les Peintres du Bosphore au XVIIIe siecle, 1989, 40-7; Les Peintures 'turques' de Jean-Baptiste Vanmour 1671 1737, exhib. cat., Istanbul, 1975. The portrait of Marshal Sebastiani in the Musee de l'Histoire de France in Versailles, with a view of Istanbul in the background, was painted by Winterhalter in 1841-thirty-three years after Sebastiani had ceased to be French ambassador there.
- (55) Visit to Biby and interview wth Fredrik von Celsing, 29 August 1994. Other 'embassy pictures' are in the collections of M. de Tugny in France; Prince von Oettingen Wallerstein in Germany; Count von Gudenus in Austria; the Palazzo Mocenigo a San Stac, in Venice; the Villa Valtorta at Dolo, in the Veneto; the Italian Consulate-General in Istanbul; the British Embassy in Ankara; the Musee de l'Histoire de France, Versailles, the Musee des Beaux-Arts, Bordeaux, the Academy of Fine Arts, Cracow and the Rijksmuseum. Four views of Constantinople and eight portraits of its inhabitants belonging to the son of Vergennes were confiscated 'pour la nation' in 1795 and have since disappeared: see Archives Nationales F 17 1268, no. 126: Inventaire des olyetf ristrvis poitr la nation, pnvetumts dt Vtrynnu emigre. I am grateful for this reference to Mme de Tugny-Vergennes.
- (56) Gilles, 221, 97, 170; B. Miller, Sublime Port, 14.
- (57) Strachan, 174; William St Glair, Lord Elgin and the Marbles, 1983 edn., 90 and passim.

ببليوغرافيا

## قائمة المراجع المصادر الأولية

Archives du Ministere des Affaires Etrangeres, Paris: Correspondance Politique,

Turquie, 68, 176: ambassadors' reports, 1724, 1787. British Library, London, Add. MSS 38979, 38985, 38987, 39018, 39023-4, 39103:

Layard Papers, letters of Ahmed Vefyk to Layard; 56301, Pisani to Strangford 1821. Churchill College, Cambridge, De Robeck Papers, MSS 6/1, 6/18: correspondence of Admiral de Robeck.

Imperial War Museum, London, Fox-Pitt Papers (consulted by kind permission of Sarah Fox-Pitt): letters of W. A. F. L. Fox-Pitt to his parents.

National Library of Scotland, Edinburgh, Department of Manuscripts, Liston Papers, MSS 5 572, 5628, 5630: despatches of Liston and Pisani 1794-5, 1815-20; 5709, journal of Lady Liston 1812 - 13.

Public Record Office, Kew, Middlesex, FO 78/225, 3081: diplomatic despatches 1833, 1880; FO 371/4162, 4241, 5162, 5170, 5172, 5178, 5190, 6469, 7893, 7907, 79912, 7916, 7962, 7917, 7962, 7963, 9174, 12255: papers of the British High

Commission in Constantinople, 1918-23; WO 161/85: Sir James E. Edmonds, The Occupation of Constantinople 1918 - 1923.

School of Oriental and African Studies Library, London, Paget Papers 50 X4: letters of Alexander Mavrocordato 1699. State Archives, Stockholm, Turcica 22, 24, 100: letters from Comte de Bonneval 1734 - 45.

## المصادر الثانوية

ما لم يُذكر خلاف ذلك، فإن كل الأعمال الإنجليزية منشورة في لندن، وكل الأعمال الفرنسية منشورة في باريس، وكل الأعمال التركية منشورة في اسطنبول.

Abbott, G. F., Turkey in Transition, 1909.

-----Under the Turk in Constantinople, 1920.

Abdullah of Jordan, King, Memoirs, 1950.

Abou el-Hajj, Rifa'at Ali, The iyo) Rebellion and the Structure of Ottoman Politics, Istanbul, 1984.

----- Formation of the Modem State: the Ottoman Empire, Sixteenth to Eighteenth Centuries, Albany, 1991.

Abu-Lughod, Janet, Cairo: woo Years of the City Victorious, Princeton, 1971. Abu-Manneh, Butxos, 'Sultan Abdul Hamid II and the Sharifs of Mecca 1880-1900', Asian and African Studies, 1972, 1—21.

Adivar, Adnan, La Science checks Turcs Ottomans, 1938.

Adjemoglou, Nicolaos, The Ayazmata of the City, Athens, 1990 (in Greek). Adnan, Abdulhak, La Science chezles Turcs Ottomans, 1939.

Afetinan, Prof. Dr. Apercu general sur l'histoire economique de L'Empire Turc-Ottoman, 2nd edn., Ankara, 1976.

Ahmad, Feroz, The Young Turks: the Committee of Union and Progress in Turkish Politics 1908—1914, Oxford, 1969.

----- The Turkish Experiment in Democracy 19JO—197J, 1977.

Alderson, A. D., TheStructure of the Ottoman Dynasty, 1956.

Alexandris, Alexis, The Greek Minority of Istanbul and Greek-Turkish Relations 1918—1974, Athens, 1983.

Allom, Thomas and the Revd Robert Walsh, Constantinople and the Scenery of the Seven Churches of Asia Minor, 2 vols., 1838. Altuna, Abdulkadir, Osmanli Seyhulislamlari, Ankara, 1972. And, Metin, Karagovz 3rd edn., Istanbul, n.d.

- ----- A Pictorial History of Turkish Dancing, Ankara, 1976.
- ----- Turkish Miniature Painting, rev. edn., Istanbul, 1982.
- ----- Istanbul in the Sixteenth Century, Istanbul, 1994.

Andersen, Hans Christian, A Poet's Bazaar, New York, 1988.

Anderson, Dorothy, The Balkan Volunteers, 1968.

Anderson, M. S., The Eastern Question, 1982.

----- The Rise of Modem Diplomacy, 199 5.

Andrews, Walter G., Poetry's Voice, Society's Song: Ottoman Lyric Poetry, Seattle, 198 5.

ببلتوغرافيا

Anon., Fusilier Bluff: the Experience of an Unprofessional Soldier in the Near East 1918—1919, 1934.

Anon., Letters Historical and Critical from a Gentleman in Constantinople to his Friend in London, 1730.

Antonius, George, The Arab Awakening, Beirut, 1969 edn.

- ----- Argenti, Philip, The Massacres of Chios, 1932.
- ----- Armstrong, Harold, Turkey in Travail, 1925.
- ----- Turkey and Syria Reborn, 1930.

Arnakis, G. Georgiades, The Greek Church of Constantinople and the Ottoman Empire', Journal of Modern History, 1952, 235—50.

Arpee, Leon, A History of Armenian Christianity, New York, 1946. Artamian, Sarkis, The Armenian Community, New York, 1955.

----- Artan, Tulay, 'Architecture as a Theatre of Life: Profile of the Eighteenth-century Bosphorus', unpublished Ph.D. thesis, Massachussets Institute of Technology, 1989.

Artinian, Vartan, The Armenian Constitutional System in the Ottoman Empire 1839-1863, Istanbul, 1990.

Arzik, Imet, Anthologie de la poesie turque, 1968.

Ashmead-Bardett, Ellis, With the Turks in Thrace, 1913.

Atamian, Sarkis, The Armenian Community, New York, 1955.

Atasoy, Nurhan and Julian Raby, Iznik: the Pottery of Ottoman Turkey, 1989.

Atay, Falih Rifki, The Ataturk I Knew, Istanbul, 1982.

Atil, Esin (ed.), Suleymanname: the Illustrated History of Suleyman the Magnificent, Washington, 1986.

- ----- The Age of Sultan Suleyman the Magnificent, New York, 1987.
- ----- Turkish Art, New York, 1980.

Auld jo, John, Journal of a Visit to Constantinople and Some of the Greek Islands in the Spring and Summer of r8jj, 1835.

Avrenche, Henry, La Mori de Stamboul, 1930.

Babinger, Franz, Mehmed the Conqueror and His Time, Princeton, 1992 edn.

Bailey, Frank E., British Policy and the Turkish Reform Movement, Harvard, 1932.

Baker, Patricia, 'The Fez in Turkey: a Symbol of Modernisation?', Costume, 1986, 72-85.

Baltimore, Lord, A Tour to the East in the Years ij6) and 1/64, 1767.

Barbaro, Nicolo, Diary of the Siege of Constantinople 14;), tr. J. R. Jones, New York, 1969.

Bardakgi, Murat, Osmanlida Seks, 1993. Bareilles, Bertrand, Constantinople, 1918.

Barker, Arthur, 'The Cult of the Tulip in Turkey', Journal of the Royal Horticultural Society, LVI, 1931, 234—44.

Barker, Theo and Anthony Sutcliffe (eds.), Megalopolis: the Giant City in History, 1993.

Barnett, R. D., The Sephardi Heritage, 2 vols., 1971-89.

Baronian, Hagop, The Perils of Politeness, New York, 1983.

Barsoumian, Hagop Leon, 'The Armenian Amira Class of Constantinople', unpublished Ph.D. thesis, Columbia, 1980.

Basmadjian, K. J., Essai sur l'histoire de la litterature ottomane, Constantinople, 1910.

Batu, Hamit et Jean-Louis Bacque-Gramont, L'Empire Ottoman: la Republique de Turquie et la France, Istanbul, 1986.

Batur, Enis (ed.), Encomium to Istanbul, Istanbul, 1991.

Baudin, P., Les Israelites de Constantinople, Istanbul, 1872, 1989 edn.

Belin, M. A., Histoire de la Latinite de Constantinople, 2nd edn., 1894.

Benbassa, Esther, Un Grand Rabbin sepharade en politique 1892-192), 1991.

Benjamin, S. G. W., The Turks and the Greeks, New York, 1867.

Bennett, J. G., Witness, 1962.

Bent, J. Theodore (ed.), Early Voyages and Travels in the Levant, 1893.

سليوغر افتا

Berk, Nurullah, Istanbul chez lespeintres turcs et Strangers, Istanbul, 1977.

Berkes, Niyazi, The Development of Secularism in Turkey, Montreal, 1964.

----- (ed.) Turkish Nationalism and Western Civilisation: Selected Essays of Zia Gokalp, 1959.

Bernachot, Jean, Les Armies alliees en Orient apres L'Armistice de 1918, 4 vols., 1972—8.

Bernard, Yvelise, L'Orient duXVIe siecle a trovers les recits de voyageursfrançais, 1988.

Bertele, Tommaso, Palaze degli ambasciatori di Venez'a a Constantinopoli e le sue antiche memorie.

Bologna, 1932—X. Beydilli, Kemal, 'Ignatius Mouradgea d'Ohsson', Istanbul Universitesi Edebiyat Fakultesi Tarih Dergisi, XXXIV, 1984, 248-314.

Bibesco, Marthe, La Nympbe Europe, 1960.

Bierman, Irene et al. (eds.), The Ottoman City and its Parts, New Rochelle, 1991 edn.

Birge, John Kingsley, The Bektashi Order of Dervishes, 1965.

Blaisdell, Donald C, European Financial Control in the Ottoman Empire, New York, 1929.

Blancard, Theodore, Ees Mavrqyenni: histoire d'Orient, 2 vols., 1909.

Blanqui.J. A., Voyage en Bulgariependant Tannic 1841, 1843.

Blowitz, Henri de, Une Course a Constantinople, 1884.

Blunt, Wilfrid Scawen, Gordon at Khartoum, 1911.

----- My Diaries, 2 vols., 1919-20.

Boghossian, Sarkis, Iconographie armenienne, 1987.

Bonnac, Marquis de, Memoire historique sur TAmbassade de France a Constantinople, 1894.

Bonneville de Marsangy, Louis, Le Chevalier de Vergennes: son ambassade a Constantinople, 2 vols., 1894.

Boppe, Catherine et Andre, Ees Peintres du Bosphore au XVIIIe siecle, 1989.

Boschma, Cornells and Jacques Perot, Antoine-Ignace Melling (iy6j—t8ji), artiste voyageur, 1991.

Bosscha Erdbrink, C, At the Threshold of Felicity: Ottoman-Dutch Relations during the Embassy of Cornells Calkoen at the Sublime Porte 1/26—1/44, Ankara, 197 5.

Bouchard, Jacques, 'Nicolas Mavrocordatos et l'epoque des tulipes', Eranisthes, XVII, Athens, 1981, 120-6.

----- 'Les Lettres fictives de Nicolas Mavrocordato a la maniere de Phalaris: une apologie de l'absolutisme', Revue des Etudes du Sud-Est Europeen, XIII, 197 2,197—207.

----- (ed.), Les Loisirs de Philothe'e, Athens-Montreal, 1989.

Boulden, James E. P., An American among the Orientals, Philadelphia, 1855.

Boutros-Ghali, Anna Naguib and Archag Alboyadjian, Les Dadian, Cairo, 1965.

Brassey, Mrs, Sunshine and Storm in the East or Cruises to Cyprus and Constantinople, 1880.

Braude, Benjamin and Bernard Lewis (eds.), Christians and fews in the Ottoman Empire,

2 vols., 1982.

Brown, Horatio F., Studies in the History of Venice, 2 vols., 1907.

Brown, Sarah Graham, Images of Women: the Portrayal of Women in Photography of the Middle East 1860-19)0, 1988.

Brummett, Palmyra, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, Albany, 1994.

Brun, Charles, 'Les Grecs de Constantinople', Revue Modeme, LII, 10 June 1869, 422-39.

Busbecq, Ogier Ghislain de, Turkish Letters, Oxford, 1927.

Buxton, C. R., Turkey in Revolution, 1909.

Cabuk, Vahid, Koprululer, 1988.

Calosso, Colonel, Memoires d'un vieux soldat, Turin-Nice, 1857.

سلبوغرافيا

Camariano, Nestor, Alexandre Mavrocordato le Grand Drogman: son activite diplomatique, Thessaloniki, 1970.

Camariano-Cioran, Ariadna, Les Academies princierts de Bucarest et de jassy et leurs pro-

fesseurs, Thessaloniki, 1974. Cambon, Paul, Correspondence, 3 vols., 1940—6.

Cantacasin, Theodore Spandouyn, Petit Traicte de Torigine des turcqvz ed. Charles Schefer, 1896.

Cantacuzene, Jean Michel, MilleAns dans les Balkans, 1992.

Carayon, Pere Auguste, Relations inedites de la Compagnie de fe'sus a Constantinople et dans le Levant, 1864.

Carlier de Pinon, M., Voyage en Orient, 1920.

Carnoy, Henry et Jean Nicolaides, Folklore de Constantinople, 2 vols., 1894.

Catalogue de la Bibliotheque de feu Ahmed Vefyk Pacha, Constantinople, 1893.

Catalogue desperles, pierreries, bijoux et objets d'artprecieux, le tout ayant appartenu a S.M. le Sultan Abdul Hamid II, dont la vente aura lieu a Paris, November 1911.

Caussin de Perceval, A. P. (tr.), Precis historique de la destruction du corps desfanissaires par le Sultan Mahmoud en 1826, 1833.

Celik, Zeyneb, The Remaking of Istanbul, Seattle and London, 1989.

Cevaat Bey, Ali, Fezleke, Ankara, 1960.

Cezar, Mustafa, XIX Yuzyil Beyoglusu, Istanbul, 1991.

Chalcondyle, L'Histoire de la decadence de TEmpire Grec et de Tetablissement de celuy des Turcs, 2 vols., 1662.

Chaliand, Gerard (ed.), A People without a Country: the Kurds and Kurdistan, 199 3 edn. Champonnois, Suzanne, Le Mythe de Constantinople et Topinion publique en Russie au XIXe siecle, Istanbul, 1989.

Charlemont, Lord, Travels in Greece and Turkey 1749, ed. W. B. Stanford and E.J. Finopulos, 1984.

Charriere, M. de, Negotiations de la France dans le Levant, 4 vols., 1848-60.

Chassiotis, G, L'Instruction publique cbez les Grecs depuis la prise de Constantinople par les Turcs, 1881.

Chenier, Madame, Lettres sur les dansesgrecques, 1879 edn.

Chesneau d'Aramon, Jean, Le Voyage de Monsieur Chesneau d'Aramon, ambassadeurpour le Roy au Levant, ed.

Charles Schefer, 1887.

Choiseul-Gouffier, Comte de, Voyagepittoresque de la Grice, 2 vols., 1782—1809.

Cizgen, Engin, Photography in the Ottoman Empire 18)9-1919, Istanbul, 1987.

Clark, E. C, 'The Ottoman Industrial Revolution', International fournal of Middle East Studies, V, 1974, 65—76.

Clayer, Nathalie and Alexandre Popovic (eds.), Presse turque et presse de Turquie, Istanbul—Paris, 1992.

Cleveland, William I., The Making of an Arab Nationalist: Ottomanism and Arabism in the Life and Thought of Sati al-Husri, Cleveland, 1971.

Clogg, Richard (ed.), Balkan Society in the Age of Greek Independence, 1981.

----- The Struggle for Greek Independence, 1973.

----- The Movement for Greek Independence, 1976.

Cockerell, C. R., Travels in Southern Europe and the Levant 1810-1817, 1903.

Constant, Stephen, Foxy Ferdinand, 1979.

Constantinios] Constantiniade ou Description de Constantinople ancienne etmoderne compare par unphilologue et archeologue, Constantinople, 1846.

Cook, M. A. (ed.),z4 History of the Ottoman Empire to, Cambridge, 1976. Correspondence respecting the Disturbances at Constantinople in August 1896 presented to both Houses of Parliament by command of Her Majesty, 1897.

Coufopoulos, Demetrius, A Guide to Constantinople, 1910.

Cox, Samuel S., The Isles of the Princes; or, the Pleasures of Prinkipo, 1887.

----- Diversions of a Diplomat in Turkey, New York, 1887.

Crawford, F. Marion, Constantinople, 1895.

بىليوغرافيا

Criss, Nur Bilge, 'Istanbul during the Allied Occupation', unpublished Ph.D. thesis,

George Washington University, 1990. Cunningham, Allan, Anglo-Ottoman Encounters in the Age of Revolution, 1993.

----- Eastern Questions in the Nineteenth Century, 1993.

Curtis, William Eleroy, Turkestan, the Heart of Asia, 1911.

Curtiss, John Sh'elton, Russia's Crimean War, Durham, North Carolina, 1979.

Dadian, Prince Mek-B., 'La Societe armenienne contemporaine', Revue des Deux Mondes, 15 June 1867, 903-28.

Dadrian, Vahakn N., 'The Documentation of the World War I Armenian Massacres in the Proceedings of the Turkish Military Tribunal', International Journal of Middle East Studies, XXIII, 1991, 549—76.

Dallaway, James, Constantinople Ancient and Modern, 1798.

Dalleggio d'Alessio, E., 'Liste des Podestats de la colonie genoi'se de Pera', Revue des Etudes Byzantines, XXVII, 1969, 151-7.

Dankoff, Robert (ed.), The Intimate Life of an Ottoman Statesman: Melek Ahmed Pasha, as Portrayed in Evliya Celebi's Book of Travels, Albany, 1991.

Dasnabedian, Hratch, History of the Armenian Revolutionary Federation Dashnaktsutian 1890—1924, Milan, 1990.

Davis, Revd, E. J., Osmanli Proverbs and Quaint Sayings, 1898.

Davis, Fanny, The Ottoman Lady: a Social History from 1718 to 1918, New York, 1986.

Davis, James C. (ed. and tr.), The Pursuit of Power Venetian Ambassadors' Reports from Spain, Turkey, France in the Age of Philip II, 1970.

Davison, Roderick H., Reform in the Ottoman Empire 1856-1918, Princeton, 1963.

Dawn, C. Ernest, From Ottomanism to Arabism: Essays on the Origins of Arab Nationalism, Urbana, 1973.

De Amicis, Edmondo, Constantinople, 1894 edn. Dedem de Gelder, Baron de, Memoires, 1900.

De Gaury, Gerald, Rulers of Mecca, 1951.

----- Three Kings in Baghdad, 1961.

----- Traces of Travel, 1983.

Deherain, H., La Vie de Pierre Ruffin, 2 vols., 1929-30.

Deleon.Jak, A Taste of Old Istanbul, Istanbul, 1989.

----- Ancient Districts on the Golden Horn, Istanbul, 1992.

Deringil, Selim, "The Invention of Tradition as Public Image in the Late Ottoman Empire, 1808 to 1980, Comparative Studies in Society and History, XXXV, 1, January 1993.

----- 'Legitimacy Structures in the Ottoman State: the Reign of Abdulhamid II 1876-1909', International fournal of Middle East Studies, XXIII, 1991, 345-59.

Deschamps, Gaston, ,4 Constantinople, 1913.

Destrilhes, M., Confidences sur la Turquie, 1855.

Devereux, Robert, The First Ottoman Constitutional Period, Baltimore, 1963.

----- 'Suleyman Pasha's "the Feeling of the Revolution", Middle Eastern Studies, XV, I. 1979. 3—35.

Devrim, Shirin, 24 Turkish Tapestry: the Shakirs of Istanbul, 1994.

Diamandouros, Nikoros P. (ed.), Hellenism and the First Greek War of Liberation 1821—18) 0, Thessaloniki, 1976.

Diamantopoulo, Hercule, Le Reveilde la Turquie, Alexandria, 1908.

Dimaras, C. Th., Histoire de la litterature neo-hellenique, Athens, 1965.

Djevad Bey, A., Etat militaire ottoman depuis la fondation de l'Empire jusqu'd nos jours, Constantinople—Paris, 1882.

Dodds, Anna Bowman, In the Palaces of the Sultan, 1904.

Dos Passos, John, Orient Express, New York, 1927.

Douglas, Revd J. A., The Redemption of Saint Sophia, 1919.

Doulis, Thomas, Disaster and Fiction: Modern, Greek Fiction and the Asia Minor Disaster of 1922, Berkeley, 1977.

ببليوغرافيا

Driault, Edouard, La Politique orientale de Napoleon, 1904. ----- L'Egypte et l'Europe: la Crise de 18)9—1841, 2 vols., Cairo, 1930-31. ----- and Michel L'Heritier, Histoire diplomatique de la Grece de 1821 d nos fours, 5 vols., 1925-6. Duben, Alan and Cem Behar, Istanbul Households: Marriage, Family and Fertility 1880—1940, Cambridge, 1991. Dudell, Tim, Tales from the Orient and Pera: Sketches of Constantinople, Constantinople, n.d. Dufferin and Ava, Dowager Marchioness of, My Russian and Turkish Journals, 1917. Du Fresne Canaye, Philippe, Le Voyage du Levant, 1986 edn. Duhani, Said N-, Vieilles Gens, vieilles demeures, Istanbul, 1947. ----- QuandBeyoglu s'appelait Pera, Istanbul, 1956. Dumesnil, Vera, Le Bosphore tant aime, Brussels, 1947. Du Mont, M., Voyages, 4 vols., La Haye, 1699. Dumont, Paul, Mustafa Kemal, Brussels, 1983. Duparc, Pierre, Recueil des instructions donnees aux ambassadeurs et ministres de France, 1969. Durand, Whcd, Jeune Turquie, Vieille France, 1909. Dutu, Alexandru and Paul Cernovodeanu (eds.), Dtmitrie Cantemir, Historian ofSouth-East European and Oriental Civilisations, Bucharest, 1973. Dwight, Henry O, Turkish IJfe in War Time, 1881. ----- Constantinople and its Problems, 1901. Dyer, Gwynne, The Turkish Armistice of 1918: 2', Middle Eastern Studies, VIII, 3, October 1972, 313-48. Edib, Halide, Memoirs, 1926. ----- The Turkish Ordeal, 1928. ----- Turkey Faces West, New Haven, 1908.

Edwards, Emile, Mon Maitre che'ri, 1915.

----- Journal d'un habitant de Constantinople 1914—191), 1915.

Edwards, George Wharton, Constantinople-Stamboul, Philadelphia, 1950.

Eldem, Edhem (ed.), Recherches sur la ville ottomane: le cas du quartier de Calata, Istanbul, 1991.

----- La Vie politique, e'conomique et socio-culturelle a l'epoquejeune-turque, Istanbul, 1991.

Eldem, Seddad Hakki, Reminiscences of Istanbul, Istanbul, 1979.

----- Reminiscences of the Bosphorus, Istanbul, 1979.

Eliot, Sir Charles], Turkey in Europe, 1900.

Elliot, Sir Henry G, Some Revolutions and other Diplomatic Experiences, 1927.

Elliott, J. H., Richelieu and Olivares, 1992 edn.

El-Tangrouti, Relation d'une ambassade marocaine en Turquie, ed. Henry de Castries, 1929.

Emin, Ahmed, The Development of Modern Turkey as Measured by its Press, New York, 1914.

----- Turkey in the World War, New Haven, 1930.

Encyclopedia of Islam, 2nd edn., Leiden, 1956—.L'Epoquephanariote, Thessaloniki, 1974 (conference proceedings).

Epstein, Mark Alan, The Ottoman Jewish Communities and their Role in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, Freiburg, 1980.

Esenbel, Selcuk, 'A fin de siecle Japanese Romantic in Istanbul: the Life of Yamada Torajiso and his Toruko Gakan or a Pictorial Look at Turkey', unpublished article, Istanbul, 1994. Essayan, Zabel, LesJardins de Silihdar, 1994.

Etmekjian, James, The French Influence on the Western Armenian Renaissance 184)—1917, New York, 1964.

Exertoglou, H., 'The Greek Bankers in Constantinople 1856—1881', unpublished Ph.D. thesis, London, 1985. Exhibition catalogues:

Les Peintures 'turques' deJean-Baptiste Vanmour 1671-17)7, Ankara, 1975.

L'Orient desprovencaux dans l'histoire, Marseilles, 1982.

بيلتوغر افيا

Vers TOrient, Bibliotheque Nationale, 1983.

At the Sublime Porte, Hazlitt, Gooden and Fox, London, 1988.

The Turkish Legacy, Bodleian Library, 1988.

Topkapi en Turkomanie, Museum voor Volkenkunde, Rotterdam, 1989.

Dessins de Uotard, Musee du Louvre, 1992.

C. G. Lowenhielm, Artist and Diplomat in Istanbul 1824-7, Uppsala, 1993.

Women in Anatolia: Nine Thousand Years of the Anatolian Woman, Topkapi Saray Museum, 1993.

Louis-Francois Cassas 1716-1827, Musee des Beaux-Arts, Tours, 1994.

Evliya Celebi, Narrative of Travels in Europe, Asia and Africa in the Seventeenth Century, 2 vols., 1 834—50. Ezgin, Fouad, YildizSaray Tarihcesi, Istanbul, 1962.

Farmayan, Hafez and Elton L. Daniel (eds.), A Shiite Pilgrimage to Mecca i88j-6, 1990.

Farooqi, Naimur Rahman, Mughal-Ottoman Relations, Delhi, 1989.

Faroqhi, Suraiya, Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia, Cambridge, 1984.

----- Pilgrims and Sultans: the Hajj under the Sultans, 1994.

Farrere, Claude, L'Homme qui assassina, 1928.

Fazy, Edouard, Les Turcs d'aujourd'hui, 1898. Ferriman, Z. Duckett, Turkey and the Turks, 1911.

Ferriol, Marquis de, Correspondance, Antwerp, 1870.

----- (ed.), Recueil de cent estampes repre'sentant differentes nations du Levant, 1914.

Fesch, Paul, Constantinople aux dernier jours d'Abdul Hamid, 1907.

Findlay, Carter V., Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire: the Sublime Porte 1789—1922, Princeton, 1980.

----- Ottoman Civil Officialdom, Princeton, 1992.

Finefrock, Michael M., 'From Sultan to Republic: Mustafa Kemal Ataturk and

the Structure of Turkish Politics 1922—24, unpublished Ph.D. thesis, Princeton, 1976.

Fischer, Fritz, War of Illusions: German Policies from 1911 to 1914, 1975.

Fisher, C. G. and A. W. Fisher, Topkapi Sarayi in the Mid-Seventeenth Century: Bobovi's Description, Archivum Ottomanicum, X, 1985, 5—81.

Fleischer, Cornell H., Bureaucrat and Intellectual in the Ottoman Empire: the Historian Mustafa Ali, Princeton, 1986. Fletcher, Richard, Moorish Spain, 1992.

Francis, Louis, Le Neige de Galata, 1936. Franck, Harry A., The Fringe of the Moslem World, 1928.

Franco, M., Essai sur l'histoire des Israelites de ('Empire Ottoman, 1897. Frangos, G, 'The Philike Etairia', unpublished Ph.D. thesis, Columbia, 1971.

Frazee, Charles A., Catholics and Sultans, 1983.

Freely, John, Stamboul Sketches, Istanbul, 1974.

Freni, Vera and Carla Varnier, Raimondo d'Aronco: l'opera completa, Padova, 1983.

Fuller, John, Narrative of a Tour through some Parts of the Turkish Empire, 1829.

| Galante, Abraham (all works published in Istanbul):               |
|-------------------------------------------------------------------|
| Don Joseph Nasi Due de Naxos, 191 3.                              |
| EstherKyra d'apres de nouveaux documents, 1926.                   |
| Hommes et chosesjuifsportugais en Orient, 1927.                   |
| Documents officiels turcs concernant les fuifs de Turquie, 19 31. |
| Turcs et Juifs, 1932.                                             |
| Abdul Hamid II et le Sionisme, 1933.                              |
| NottVeaux Documents sur Sabbetai Sevi, 1935.                      |
| Medecins juifs au service de Turquie, 1935.                       |
| Don Salomon aben Yacche, Due de Metelen, 1936.                    |
| Les Synagogues d'Istanbul, 1937.                                  |

```
ببلیوغرافیا
------ Histoire des fui
------ Appendice a I'l
```

----- Histoire des fuifs dIstanbul, 2 vols., 1941-2.

----- Appendice a l'histoire des Juifs d'Istanbul, 1941.

----- Recueil de nouveaux documents concernant l'histoire des Juifs de Turquie, 1949.

----- Nouveau Recueil de nouveaux documents inedits concernant l'histoire des fuifs de Turquie, 1952.

----- Encore un Nouveau Recueil de documents concernant les Juifs de Turquie: etudes scientifiques, 1953.

----- Les Juifs d'Istanbul sous le Sultan Mehmed le Conquerant, 1953.

Galland, Antoine, Journal, 2 vols., 1881.

Gallenga, A., Two Years of the Eastern Question, 2 vols., 1877.

Garnett, Lucy M.J., The Dervishes of Turkey, 1990 edn.

----- The Women of Turkey and their Folk-lore, 2 vols.,-1890.

Gautier, Theophile, Constantinople, Istanbul, 1990 edn.

Gawrych, George W., 'Tolerant Dimensions of Cultural Pluralism: the Ottoman Empire and the Albanian Community 1800—1912', International Journal of Middle East Studies, XV1983, 519—36.

Gerasimos, Augustinos, Consciousness and History: Nationalist Critics of Greek Society, New York, 1977.

Germaner, Semra and Zaynep Inankur, Orientalism and Turkey, Istanbul, 1989.

Gibb, E. J. W., A History of Ottoman Poetry, 6 vols., 1900—9.

Gilbert, Martin, Sir Horace Rumbold, 1973.

----- Churchill: a Life, 1991.

Gilles, Pierre, The Antiquities of Constantinople, New York, 1988.

Gilmour, David, Curzpn, 1994.

Gocek, Fatma Muge, East Encounters West France and the Ottoman Empire in the Eighteenth Century, New York, 1987. Goffman, Daniel, Izmirand the Levantine World 1660—1690, 1990.

Gonul, Sevgi, The Sadberk Hanim Museum, Istanbul, 1988.

Goodblatt, Morris, S., Jewish Life in Turkey in the Sixteenth Century, New York, 1952.

oodrich-Freer, A., Things Seen in Constantinople, 1926.

Goodwin, Godfrey, A History of Ottoman Architecture, 1992 edn.

----- Sinan and City Planning, Rome, 1989.

----- The Janissaries, 1994.

Gordon, Mrs Will, A Woman in the Balkans, 1916. Graves, Philip, Briton and Turk, 1941.

Greenwood, Anthony, 'Istanbul's Meat Provisioning: a Study of the Celepjan System', unpublished Ph.D. thesis, Chicago, 1981.

Grelot, M., Relation nouvelle d'un voyage de Constantinople, 1681. Grenville, Henry, Observations sur Ntat actuel de l'Empire Ottoman (1766), Ann Arbor, 1965.

Grenville, J. A. S., Lord Salisbury and Foreign Policy: the Close of the Nineteenth Century, 1970.

Groc, Gerard and I. Caglar, La Presse française de Turquie de 179; a nosJours, Istanbul, 1985.

Guilleragues, Comte de, Correspondance, 2 vols., Geneva, 1976.

Gulbenkian, Nubar, Pantaraxia, 1965.

Gulersoy, Celik (all works published in Istanbul):

----- Hidiver ve Cubuklu Kasri, 1985.

----- Dolmabahce Palace and its Environs, 1990.

----- The Story of the Grand Bazaar, 1990.

----- Taksim: the Story of a Square, 1991.

----- The Caique, 1991.

----- The Ceragan Palaces, 1992.

Gurkan, Dr K. I. et al., Lectures Delivered on the filth Anniversary of the

ببليوغرافيا

Conquest of Istanbul, Istanbul, 1964.

Gursan-Salzmann, Ayse, Anyos Muxhos y Buenos: Turkey's Sephardim 1492—1992, Philadelphia, 1992.

Gursu, Nevber, The Art of Turkish Weaving, Istanbul, 1988. Guys, M., Voyage litteraire de la Grice, 3rd edn., 2 vols., 1783.

Habesci, Elias, The Present State of the Ottoman Empire, 1784.

Haidar, Musbah, Arabesque, 1944.

Halid, Halil, Diary of a Turk, 1903.

Halman, Talat S., Suleyman the Magnificent, Poet, Istanbul, 1989.

Halpern, Paul G., The Mediterranean Naval Situation 1908-1914, Cambridge, Mass., 1971.

----- The Naval War in the Mediterranean 1914-1918, 1987.

----- (ed.), The Royal Navy in the Mediterranean 191;—1918, 1987.

Hamlin, Cyrus, Among the Turks, 1878.

----- My Life and Times, 1897.

Hammer, J. de, Histoire de t'Empire Ottoman, 16 vols., 1835—40.

----- Erinnerungen, Vienna, 1940.

Hanioglu, M. Sukru, KendiMektuplarinda Enver Pasha, 1989.

Harington, General Sir Charles, Tim Harington Looks Back, 1940. Harris, George S., The Origins of Communism in Turkey, Stanford, 1967.

Hasluck, F. W., Christianity and Islam under the Sultans, 2 vols., 1925.

Hassiotis, J. K., 'The Greeks and the Armenian Massacres', Neo-hellenika, IV, 1981, 69—101.

Hauterive, Comte d', Memoire sur Petal ancien.et actuel de la Moldavie . . . en 1787, Bucharest, 1902.

Heller, Joseph, British Policy towards the Ottoman Empire 1908—1914, 1983.

Hellier, Chris and Franco Venturi, Splendours of the Bosphorus: Houses and Palaces of Istanbul, 1993.

Henderson, Nevile, Water under the Bridges, 1945.

Herbert, Aubrey, Ben Kendim, 1918. Herlihy, Patricia, Odessa: a History 1794—1914, 1986.

Herzl, Theodore, Diaries, 1958.

Hobhouse, John Cam, A Journey through Albania and other Provinces of Turkey during the

years 1809 and 1860, 181 3.

Hope, Thomas, Anastasius or Memoirs of a Creek, 2 vols., 18 36 edn. Hornby, Edmund, An Autobiography, 1929.

Hornby, Lady, Constantinople during the Crimean War, 1 863.

Humurzaki, Baron Eudoxiu de (ed.), Documenteprivitoare la Istoria romanilor, ol. XVI, Bucarest, 1912.

Hunter, William, Travels through France, Turkey and Hungary to Vienna in 1792, 3rd edn., 2 vols., 1803.

Huscher, Herbert, 'Alexander Mavrocordato, friend of the Shelleys', Bulletin of the Keats—Shelley Memorial Association, 1965, 29—37.

Ignatyev, Count, 'Memoirs', Slavonic Review, X.June 19 31, 386—407, 627—640; 1932, 341-5 3. 556-71.

Ihsanoglu, Ekmeleddin, Istanbul- a glimpse into the Past, Istanbul, 1987. Imber, Colin, The Ottoman Empire ijoo—1481, Istanbul, 1990.

Inalcik, Halil, The Ottoman Empire: the Classical Age 1300—1600, 1973.

- ----- The Ottoman Empire: Conquest, Organisation and Economy, 1978.
- ----- Studies in Ottoman Social and Economic History, 1985.
- ----- The Middle East and the Balkans under the Ottoman Empire, Bloomington, 1993.

----- and Cemal Kafadar, Suleyman the Second and His Time, Istanbul, 1993.

and Donald Quataert, An Economic and Social History of the Ottoman Empire, 1 994.

Iorga, Nicolas, Byzance apris Byzance, 1992 edn.

----- Histoire des Roumains et de la Romanite orientate, 9 vols., Bucharest, 1937—44.

Ipsirli, Mehmet, 'Mustafa Selaniki's History of the Ottomans', unpublished Ph.D. thesis, Edinburgh, 1976. Ismail, F., 'The Diplomatic Relations of the Ottoman Empire and the Great European Powers from 1800 to 1821', unpublished D.Phil. thesis, London, 1975.

Issawi, Charles, An Economic History of Turkey 1800-1914, Chicago, 1980.

Istanbul a la Jonction des cultures balkaniques, mediterraneennes, slaves et orientales aux XVT—XIXe siecles, Bucarest, 1977.

Istanbul Ansiklopedisi, 10 vols., Istanbul, 1993—5.

Istanbul Selections, Istanbul, 1993- (magazine).

Itzkowitz, Norman and Max Mote, Mubadele: an Ottoman-Russian Exchange of Ambassadors, Chicago, 1970.

----- and Vamik D. Volkan, The Immortal 'Ataturh a Psychobiography, Chicago, 1984.

Jaeckh, Ernst, The Rising Crescent, New York, 1944.

Jamgocyan, Onnik, 'Les Finances de l'Empire Ottoman et les financiers de Constantinople', these d'etat, Universite de Paris, I, 1988.

----- 'L'Apprivoisonnement de Constantinople, la Revolution française et le declin du negoce français', Arab Historical Review for Ottoman Studies, VII, October 1993, 127-42.

Jelavich, Barbara, The Ottoman Empire, the Great Powers and the Straits Question 18/0-/887, Bloomington, 1973.

----- History of the Balkans: Eighteenth and Nineteenth Centuries, 1983.

Jevakhoff, Alexandre, Kemal Ataturh Us chemins de l'Occident, 1989.

Johnson, Clarence R., Constantinople Today: the Pathfinder Survey, New York, 1922.

Johnstone, Pauline, Turkish Embroidery, 1985.

Jones, J. R. Melville, The Siege of Constantinople 14J): Seven Contemporary Accounts, Amsterdam, 1972. Juhacz, Esther (ed.), Sephardifews in the Ottoman

Empire, Jerusalem, 1989.

Kadri, Yakup, Sodome et Gomorrhe, 1928.

Kafadar, Cemal, \*Yeniceri—Esnaf Relations: Solidarity and Conflict, unpublished Ph.D. thesis, McGill University, 1981.

----- Self and Others: the Diary of a Dervish in Seventeenth-century Istanbul and First Person Narrative in Ottoman Literature, Studia Islamica, LXIX, 1989, 121—50. Kalderon, Albert E., Abraham Galante, New York, 1983.

Kaldy-Nagy, G., "The Holy War in the First Centuries of the Ottoman Empire," Harvard Ukrainian Studies, IV, 1980.

Kampman, A. A., The Swedish Palace in Constantinople, 1971.

Kannengiesser Pasha, Hans, The Campaign in Gallipoli, 1927.

Karahan, Abdulkadir, Les Poetes classiques a l'epoque de Soliman le Magnifique, Ankara, 1991.

Karmi, l\ha.n, Jewish Sites of Istanbul: a Guide Book, Istanbul, 1992.

Karpat, Kemal H., The Ottoman State and its Place in World History, Leiden, 1974.

Ottoman Population, Wisconsin, 1985.

Kastoryano, Lidya, Quand l'Innocence avait un sens, Istanbul, 1993. Katib Celebi, The Balance of Truth, ed. G. L. Lewis, 1957.

Kayra, Cahit, Maps of Istanbul, Istanbul, 1990.

Kazamias, Andrew, Education and the Quest for Modernity in Turkey, 1966.

Kazgan, Haydar, Galata Bankerleri, Istanbul, 1991.

Keddie, Nikki R., Sayyidfamal ad-din 'al-Afghani', Los Angeles, 1972.

----- and Lois Beck (eds.), Women in the Muslim World, 1978.

Kelly, Laurence, Istanbul: a Traveller's Companion, 1987.

Kemal Bey, Ismail, Memoirs, 1920.

Kent, Marian (ed.), The Great Powers and the End of the Ottoman Empire, 1984.

Keun, Odette, Mesdemoiselles Daisne de Constantinople, c. 1920.

Kevorkian, Raymond H. and Paul B. Paboudjian, Les Armeniens dans l'Empire Ottoman a la veille du genocide, 1992.

Khitrovo, Mme B. de, Itineraires russes en Orient, Geneva, 1889.

Kinross, Lord, Ataturh the Rebirth of a Nation, Nicosia, 1981 edn.

Kitromilides, Paschalis M., The Enlightenment as Social Criticism: Miosipis Moisiodax and Greek Culture in the Eighteenth Century, Princeton, 1992.

Kitsikis, Dimitris, LEmpire Ottoman, 1985.

Knatchbull-Hugesson, Sir Hugh, Diplomat in Peace and War, 1949.

Knight, E. F., The Awakening of Turkey, 1909.

Knos, Borje, L'Histoire de la litterature neo-grecque, Uppsala, 1962.

Knudsen, Erik Lance, Great Britain, Constantinople and the Turkish Peace Treaty, New York, 1987.

Koprulu, M. Fuad, The Origins of the Ottoman Empire, ed. Gary Leiser, Albany, 1992.

Kortepeter, Carl Max, The Ottoman Turks: from Nomad Kingdom to World Empire, stanbul, 1991.

Kritovoulos, History of Mehmed the Conqueror, Princeton, 1954.

Kuneralp, Sinan (ed.), Studies in Ottoman Diplomatic History, 5 vols., Istanbul, 1987—90.

Kunt, Metin, 'The Koprulu Years 1656—1661', unpublished Ph.D. thesis, Princeton, 1971.

Kuran, Aptullah, Sinan the Grand Old Man of Ottoman Architecture, Istanbul, 1987.

Kurat, Akdes Nimet (ed.), The Despatches of Sir Robert Sutton, Ambassador in Constantinople 17to—1714, 1953.

Kushner, David, The Rise of Turkish Nationalism, 1977.

Kutschera, Chris, Le Mouvement National Kurde, 1979. Labourdette, J. F., Vergennes, 1990.

La Motraye, A. de, Voyages . . . en Europe, Asie et Afrique, 2 vols., La Haye, 1727.

Landau, Jacob M., Ataturk and the Modernisation of Turkey, Boulder and Leiden, 1984.

----- Tekinalp: Turkish Patriot 188)-1961, Istanbul, 1984.

Lane-Poole, Stanley (ed.), The People of Turkey: Twenty Years Residence among Bulgarians, Greeks, Albanians, Turks and Armenians by a Consul's Daughter and his Wife, 2 vols., 1878.

----- The Life of Sir Stratford Canning, Viscount Stratford de Redcliffe, 2 vols., 1888.

Lang, David Marshall, The Armenians: a People in Exile, 1988 edn.

Lauzanne, Stephane, Au chevet de la Turquie, 191 3. Layard, Sir Austen, Autobiography and Letters, 2 vols., 1903.

Lechevalier, J. B., Voyage de la Propontide et du Pont Euxin, 2 vols., 1800.

Lees, Andrew, Cities Perceived: Urban Society in European and American Thought 1820—1940, Manchester, 1985.

Le fort, Jacques, Documents grecs dans les archives de Topkapi Sarayi: contribution a l'histoire de Cem Sultan, Ankara, 1981.

Legrand, Emile, Recueildepoemes historiques engrec vulgaire, 1877. Leila Hanoum, Le Harem imperial et les sultanes au XIXe siecle, Brussels, 1991.

Lesure, Michel, Lepante: la crise de l'Empire Ottoman, 1972.

Levy, Avigdor, 'The Military Policy of Sultan Mahmud II 1808—1859', unpublished

Ph.D. thesis, Harvard, 1968.

----- The Ottoman Ulama and the Military Reforms of Sultan Mahmud II', Asian

and African Studies, VII, 1971, 13-39.

----- The Officer Corps in Sultan Mahmud IPs New Ottoman Army 1826—1839.

----- International fournal of Middle East Studies, II, 1971, 21—39.

Liddell, Robert, Byzantium and Istanbul, 1956.

Lieven, D. C. B., Russia and the Origins of the First World War, 1983.

Lifchez, Raymond F. (ed.), The Dervish Lodge: Architecture, Art and Sufism in Ottoman Turkey, Berkeley, 1992.

Ligne, Marechal Prince de, Memoires, 5 vols., 1828.

Liskar, Elizabeth (ed.), Europa und die Kunst der Islam, Wien, 1985.

----- Loti, Pierre, Aziyade: Stamboul 1876-1877, 1892 edn.

----- et Samuel Viaud, Supremes Visions d'Orient, 1921.

Lowry, Heath W., The Story behind Ambassador Morgenthau's Story, Istanbul, 1990.

Lybyer, Albert H., The Government of the Ottoman Empire in the Time of Suleiman the Magnificent, Cambridge, Mass., 191 3.

Macarius, Patriarch of Antioch, Travels, 1936.

MacDermott, Mercia, z4 History of Bulgaria i)9)-i88j, 1962.

MacFarlane, Charles, Constantinople in 1828, 2 vols., 2nd edn. 1829.

----- Turkey and its Destiny, 2 vols., 1850.

Macfie, A. L., The Straits Question 1909-19)4, Thessaloniki, 1993. Mackenzie, Molly, Turkish Athens, Reading, 1992.

Magoulias, Harry J. (ed.), The Decline and Fall of Byzantium to the Ottoman Turks, Detroit, 1975.

Mamboury, Ernest, The Tourist's Istanbul, Istanbul, 1953.

Mamoni, Kyriaki, 'Les Associations pour la propagation de l'instruction grecque a Constantinople (1861-1922), Balkan Studies, 1975, XVI, i, 103-12.

Mango, Cyril, Studies on Constantinople, Aldershot, 1993.

Mann, Stuart E., Albanian Literature, 1955.

Mansel, Philip, Sultans in Splendour, the Last Years of the Ottoman World, 1988.

Mantran, Robert (ed.), Histoire de l'Empire Ottoman, 1989.

------ Istanbul dans la seconde moitie du XVIIe siecle, 1962.

------ La Vie quotidienne a Istanbul au siecle de Soliman le Magnifique, 1990 edn.

------ Mardin, Serif, 'Super Westernisation in Urban Life in the Last Quarter of the Nineteenth Century', in Peter Benedict et al. (eds.), Turkey: Geographical and Social Perspectives, Leiden, 1974, 4°3—45.

------ The Genesis of Young Ottoman Though, Princeton, 1962.

------ Religion and Social Change in Modem Turkey: the Case of Bediuzaman Said Nursi, Albany, New York, 1989.

Marinescu, Florin, Etude genealogique sur lafamille Morouvj, Athens, 1987.

----- with Georgeta Penelea-Filitti and Anna Tabaki (eds.), Documents grecoroumains: le Fonds Morvuvj d'Athenes, Athens-Bucharest, 1991.

Marsigli, Comte de, L'Etat militaire de /Empire Ottoman, ses progres et sa decadence, La Haye—Amsterdam, 1732.

Masson, Paul, Histoire du commerce français dans le Levant au XVIIe siecle, 1896.

----- Histoire du commerce français dans le Levant au XVIIIe siecle, 1911.

Mavrocordatos, G. A., De la Reforme et de la finance des Romains en Orient, Athens, 1856. Mavroyennis, Alexandre, Contribution a l'histoire du Proche-Orient, 2 vols., Istanbul, 1950.

بيليوغرافيا

Mavroyennis Pacha, Chiens errants de Constantinople, et chiens et chats de bonne maison, 1900.

McCarthy, J. W. and Constantin Caratheodory, Relation officielle de la maladie et de la mort du Sultan Mahmoud II, 1841. McCullagh, Francis, The Fall of Abdul Hamid, 1909.

Mears, Eliot Granville, Modern Turkey, 1924. Medlin, William K., Moscow and East Rome, Geneva, 1952.

Meienberger, Peter, Johann Rudolf Schmid zum Schwarzerhorn als Kaiserlicher Resident in Konstantinopel in den jahren 1629—164), Bern, 1973.

Melas, Achilles and Kostas Stamatopulos, Constantinopolis, Athens, 1990 (in Greek).

Melek Hanoum, Thirty Years in the Harem, 1872.

Melling, Antoine-Ignace], Voyage pittoresque de Constantinople et des rives du Bosphore, 1819.

Menemencioglu, Nermin, The Penguin Book of Turkish Verse, 1978.

Meredith-Owens, G. M., Turkish Miniatures, 1969. Merriman, R. B., Suleyman the Magnificent, Harvard, 1944.

Meryon, Dr, Travels of Lady Hester Stanhope, 3 vols., 1846.

Mihailovic, Konstantin, Memoirs of a fanissary, Ann Arbor, 197 5.

Miller, A. F., Mustafa Pacha Bairaktar, Bucharest, 1975.

Miller, Barnette, Beyond the Sublime Porte, New Haven, 193 1.

----- The Palace School of Mohammed the Conqueror, Cambridge, Mass., 1941.

Miller, William, Travel and Politics in the Near East, 1897.

Millman, Richard, Britain and the Eastern Question 1871-1878, Oxford, 1979.

Minault, Gai, The KhilafatMovement, New York, 1982.

Mismer, Charles, Souvenirs du monde mussulman, 1892.

Mider, Louis, Ottoman Turkish Writers, Washington, 1988.

Moltke, Marechal de, Lettres. . . sur l'Orient, 1877 edn.

Monconys, M., Journaldes Voyages, 4 vols., Lyons, 1666.

Moorehead, Alan, Gallipoli, 1956.

Morand, Paul, Ouvert la nuit, 1987 edn.

Morier, James, A Journey through Persia, Armenia, Asia Minor, to Constantinople, in the Years 1808 and 1809, 1812.

Moseley, Philip E., Russian Diplomacy and the Opening of the Eastern Question 18)8-18)9, Harvard, 1934.

Mouradgea d'Ohsson, Ignatius, Tableau general de l'Empire Ottoman, 3 vols., 1787—1820. Mouy, Charles de, Lettres du Bosphore, 1879.

Muftyzade, K. Zia Bey, Speaking of the Turks, New York, 1922.

Muller, Mrs Max, Letters from Constantinople, 1897.

Myles, Henri, La Fin de Stamboul, 2nd edn., 1921.

Nadir, Aysegul (ed.), Imperial Ottoman Fermans, 1986.

Naff, Thomas and Roger Owen, Studies in Eighteenth-century Islamic History, Carbonsville, 1977.

Naima, Mustafa, Annals of the Turkish Empire, I, 1842.

Nalbandian, Louise, The Armenian Revolutionary Movement, Berkeley, 196}.

Nami Bey, Ali, Verite, justice, bonte, Istanbul, 1918.

National Palaces, Istanbul, 1987, 1992.

Navarian, A., Les Sultanspoetes (14)1-1809), 1936.

Necipoglu, Gulru, Architecture, Ceremonial and Power, the Topkapi Palace in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, Cambridge, Mass., 1991.

Nesin, Aziz, Istanbul Boy, 3 vols., Austin, Texas, 1977-90.

Neuville, Pierre de, Gilbert Beaupre et ai, Images d'Empire, Istanbul, 1994.

Nicholas of Greece, Prince, My Fifty Years, 1929.

Nicol, Donald M., The Immortal Emperor, the Fife and Legend of Constantine Palaiologos, Last Emperor of the Romans, Cambridge, 1992.

----- The Last Centuries of Byzantium 1261—14)), 1993 edn.

ببليوغرافيا

Nicolaides, Jean, Folklore de Constantinople, 2 vols., 1894.

----- Contes licencieux de Constantinople et de f Asie Mineure, 1906.

Nicolay, Nicolas de, Dans fEmpire de Soliman le Magnifique, 1989. Nicolson, Harold, Sweet Waters, 1928 edn. Nicolson, Nigel, Alex, 1973.

Nigar, Salih Keramet, Halife Ikinci Abdulmecid, 1964.

Nisbet, Mary of Dirleton, Countess of Elgin, Letters, 1926.

Noe, Michel, Pages d'Orient, 189 5.

North, Hon. Roger, Lives of the Norths, 3 vols., 1826.

Nubar Pacha, Memoires, ed. Mirrit Boutros-Ghali, Beirut, 1983.

Obolensky, Dimitri, The Byzantine Commonwealth, 1974 edn.

Ochsenwald, William, Religion, Society and the State in Arabia, Ohio, 1984.

Okday, Sefik, Der letzte Grossvezyr und seine Preussische Sohne, Gottingen— Zurich, 1991.

Okte, Ertughrul Zekai (ed.), Ottoman Archives. Yildiz Collection. The Armenian Question, 3 vols., Istanbul, 1989. Olson, Robert W., The Siege of Mosul and Ottoman-Persian Relations 1718—174), Bloomington, 1975.

The Emergence of Kurdish Nationalism and the Sheikh Said Rebellion, 1880—192), Austin, 1989.

Orbey, Raouf d', Les Amours dangereuses, Constantinople, 1874. Orga, Irfan, Portrait of a Turkish Family, 1988 edn.

Osborne, Hon. and Revd Sydney Godolphin, Scutari and its Hospitals, 1855.

Osmanoglu, Ayse, Avec Mon Pert le Sultan Abdulhamid de son palais a son prison, 1991.

Ostle, Robin (ed.), Modern Literature in the Near and Middle East 18)0—1970, 1991.

Owen, Roger, The Middle East in the World Economy 1800—1914, 1981.

Ozdamar, Ali, Beyoglu in the Thirties through the Lens of Selahattin Giz, Istanbul, 1992.

Oztuna, Yilmaz, Devletler ve Hanedanlar, II, Turkiye (1074-1996), Ankara,

1990.

Palerne, Jean, Peregrinations, Lyons, 1606.

Paliouras, A. (ed.), The Oecumenical Patriarchate, Athens, 1989.

Palmer, Alan, The Decline and Fall of the Ottoman Empire, 1993 edn.

Pannayotopoulos, A. J., The Great Idea and the Vision of Eastern Federation,

Balkan Studies, XXI, 2, 1980, 331-65.

Panzac, Daniel, La Peste dans {"Empire Ottoman 1700—18)0, Leuwen, 1985.

----- 'International and Domestic Maritime Trade in the Ottoman Empire during the Eighteenth Century', International journal of Middle Eastern Studies, May 1992, 189—206.

----- Les tulles dans l'Empire Ottoman: activite et societe, 1991.

Papadakis, A., 'Gennadius II and Mehmed the Conqueror', Byzantion, XLII, 1972, 88-106.

Papadopoulos, S. A. (ed.), The Greek Merchant Marine, Athens, 1972. Papadopoulos, Theodore H., Studies and Documents relating to the History of the Greek Church and People under Turkish Domination, Brussels, 1952. Pardoe, Julia, The City of the Sultans and Domestic Manners of the Turks in 18)6, 2 vols.,.837.

Park, George T., 'The Life and Writings of M. Fuad Koprulu', unpublished Ph.D. thesis, Johns Hopkins University, 1975. Pears, Sir Edwin, Forty Years in Constantinople, 1917.

Pedani, Maria Pia, In nome del Gran Signore: inviati ottomani a Venecia dalla caduta di Constantinopoli alia guerra di Candia, Venice, 1994.

Peirce, Leslie, The Imperial Harem: Gender and Power in the Ottoman Empire 1520—1657, unpublished Ph.D. thesis, Princeton, 1988.

----- The Imperial Harem: Women and Sovereignty in the Ottoman Empire, Oxford, 1993.

Penzer, N. M., The Harem, 1966 edn. Pernot, Maurice, La Question turque, 1925.

Pertusier, J. C, Promenadespittoresques dans Constantinople et surle Bosphore,

3 vols., 1815.

----- La Valachie, la Moldavie et de I 'influence politique des Grecs du Fanal, 1822.

Petrovich, Michael Boro, The Emergence of Russian Panslavism 18)6—1870, New York, 1956.

Philippides, Andre, Hommes et idees du Sud-Est Europeen a l'aube de rage moderne, 1980.

Pickthall, Marmaduke, With the Turk in Wartime, 1914.

Pingaud, Leonce, Choiseul-Goujfier. la France en Orient sous Louis XVT, 1887.

Piton de Tournefort, M., A Voyage into the Levant Perform'd by Command of the Late French King, 2 vols., 1718.

Pococke, Richard, A Description of the East and some other Countries, 2 vols., 1745.

Ponafidine, Pierre, Life in the Muslim East, 1911.

Porter, David] Constantinople and its environs in a series of letters, z vols., New York, 1835.

Porter, Sir James, Turkey, its History and People, 2 vols., 1854.

Porter, Roy, London: a Social History, 1994. Poynter, Mary A., When Turkey was Turkey, 1921.

Puaux, Rene, De Sofia a Tchataldja, 191 3.

- ----- Quataert, Donald, Social Disintegration and Popular Resistance in the Ottoman Empire 1881-1908, New York, 1983.
- ----- Ottoman Manufacturing in the Age of the Industrial Revolution, Cambridge, 1993.
  - ----- Quella-Villeger, Alain, Istanbul le regard de Pierre Loti, 1992.

Raby, Julian, 'El Gran Turco: Mehmed the Conqueror as a Patron of the Arts of Christendom', unpublished D.Phil, thesis, Oxford, 1980. J;. Ragsdale, Hugh (ed.), Imperial Russian Foreign Policy, 1993.

Rambert, Louis, Notes et impressions de Turquie, 1926.

Ramsaur, jun., Ernest Edmondson, The Young Turks: Prelude to the Revolution of 1908, Princeton, 1957.

Ramsay, Allan and Francis McCullagh, Tales from Turkey, 1914.

Ramsay, Sir W. M., The Revolution in Constantinople and Turkey, 1909. Rankin. , Lt-Col. Reginald, The Inner History of the Balkan War, 1914.

Raymo md, Andre, Le Cain, 1993.

Reed, Howard, The Destruction of the Janissaries by Mahmud II in June 1826, unpublished Ph.D. thesis, Princeton, 1951. Reed, JT ohn, War in Eastern Europe, 1994 edn.

Repp, R. C, The Mufti of Istanbul- a Study in the Development of the Ottoman Learned Hier—archy, 1986.

Revue cg'Histoire Diplomatique, 1991, issue on consuls and dragomans. Rich, I—Jorman, Why the Crimean War? A Cautionary Tale, 1985. Richards, G. R. B., Florentine Merchants in the Age of the Medici, Harvard, 1932.

Riondesl, H., Le Bienheureux Gomidas de Constantinople, pretre armenien et martyr, 1929.

Roche Max, Education, assistance et culture françaises dans IEmpire Ottoman, Istanbul, 1985).

Rodinz, Michiel and Hans Theunissen (eds.), The Tulip, a Symbol of Two Nations, Utrucht—Istanbul, 1993.

Rodriggue, Aron (ed.), Ottoman and Turkish Jewry: Community and Leadership, Blozmington, 1992. Roe, zir Thomas, Negotiations in his Embassy to the Ottoman Porte from theyear 1621 to 1628,

Roget—s, J. M. (ed.), The Topkapi Saray Museum: Costumes, Embroideries and Other Textiles, 198. 6.

- ----- Mhe Topkapi Saray Museum: the Treasury, 1987.
- ----- the Topkapi Saray Museum. Architecture: the Harem and Other Buildings, 1988.
  - ----- and R. M. Ward, Suleyman the Magnificent, 1988.

Roider, jun., Karl A., Austria's Eastern Question, Princeton, 1982.

يبليوغرافيا

Rolamb, Nils, 'A Relation of a Journey to Constantinople', in A. C. Churchill (ed.), A Collection of Voyages and Travels, 5 vols., 1732, V, 669-716. Rose, Norman, Churchill: an Unruly Life, 1995 edn.

Rosenthal, Steven T., The Politics of Dependency: Urban Reform in Istanbul, Westport, 1950.

Rossos, Andrew, Russia and the Balkans: Inter-Balkan Rivalries and Russian Foreign Policy, Tczronto, 1981.

Rothz, Cecil, The House of Nasi- the Duke of Naxos, Philadelphia, 5708/1948.

----- JDona Gracia Nasi, Paris, 1990.

Rotti-ers, Colonel, Itine'raire de Tijlis a Constantinople, Brussels, 1829.

----- Runtzriman, Steven, The Great Church in Captivity, 1968.

----- The Fall of Constantinople 14;}, 1988 edn.

Russell, W. H., The British Expedition to the Crimea, rev. edn. 1858.

----- A Diary in the East during the Tour of the Prince and Princess of Wales, 1869.

Rya ru, Sir Andrew, The Last of the Dragomans, 19 51.

Ryca\_ut, Paul, The Present State of the Ottoman Empire, 1675.

----- The History of the Turks beginning with the year 1679, 3 vols., 1687.

Saab, Hassan, The Arab Federalists of the Ottoman Empire, Amsterdam, 1958. Sa'd—ud-din, Khoja, The Capture of Constantinople, tr. E. J. W. Gibb, Glasgow, 1879.

Safavdi, Yasin Hamadi, Islamic Calligraphy, 1987 edn.

Saint Clair, William, Lord Elgin and the Marbles, 198 3 edn.

Saint-Priest, Comte de, Memoires sur l'ambassade de France en Turquie et sur le commerce des Francais dans le Levant, 1877.

Sanderson, John, Travels in the Levant 1/84—1602, 193 1.

Sarkisian, A. O., History of the Armenian Question to 1881, Urbana, 1938.

Scalieri, Cleanthe, Appel a la justice des Grandes Puissances, Athens, 18 81.

Schefer, Charles (ed.),Le Voyage de Monsieur Chesneau d'Aramon, ambassadeurpour le Roy au Levant, 1887.

Schimmel, Annemarie, Calligraphy and Islamic Culture, New York, 1984.

Schmidt, Jan, Through the Legation Window 1871—1026, Istanbul, 1992.

----- 'Sunbulzade Vehbi's Sevk-Engiz, an Ottoman Pornographic Poem', Turcica, XXV, 1993, 9-37-Scholem, Gershom, Sabbatai Sevi: the Mystical Messiah, 1971

Schreiner, George A., From Berlin to Baghdad, New York, 1918.

Schwoebel, Robert, The Shadow of the Crescent, the Renaissance Image of the Turk 1743—1717), Nieuwkoop, 1967. Senior, Nassau W., A Journal kept in Turkey and Greece, 1859.

Sepiha, Haim Vidal, LAgonie desJudeo-Espagnols, 2nd edn., 1979

Sestini, Domenico, Lettres. . . pendant le cours de ses voyages en Italie, en Sicilie et en Turquie,

1789.

Seton-Watson, R. W., A History of the Roumanians, 1934.

----- Britain in Europe 1780-1014, Cambridge, 1937.

Setton, Kenneth M., Venice, Austria and the Turks in the Seventeenth Century, Philadephia, 1991.

Shaw, Stanford, J., Between Old and New: the Ottoman Empire under Sultan Selim III 1780-1807, Harvard, 1971.

----- A History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, 2 vols., 1976—8.

----- The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic, 1991.

Shay, Mary Lucille, The Ottoman Empire from 1720 to 1744 as revealed in Despatches of Venetian Baili, Urbana, 1944.

Sherrard, Philip, Constantinople: Iconography of a Sacred City, 1965.

Shmuelevitz, Aryeh, The Jews of the Ottoman Empire in the late Fifteenth and the Sixteenth Centuries, Leiden, 1984.

Shukla, Ram Lakhan, Britain, India and the Turkish Empire 18/3-1882, New

ستبوغرافيا

Delhi, 1973.

Shurrock, William I., French Imperialism in the Middle East, Madison, 1976.

Simsir, Bilal N, Dis Basinda Ataturk ve Turk Devrimi, cilt I, Ankara, 1981.

Sitwell, Sacheverell, Far from my Home: Stories Long and Short, 19 31.

Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening 1878—1012, Princeton, 1967.

Skilliter, Susan, Life in Istanbul 1/88: Scenes from a Traveller's Picture Book, Oxford, 1977.

----- William Harbome and the Trade with Turkey 1/78-1/82, Oxford, 1977.

Slade, Adolphus, Turkey, Greece and Malta, 2 vols., 1837.

----- Turkey and the Crimean War, 1867.

Smith, Albert, A Month at Constantinople, 1850.

Snouck Hurgronje, C, Mekka in the latter part of the Nineteenth Century, Leiden—London, 1931.

Sonyel, Salahi R., Minorities and the Destruction of the Ottoman Empire, Ankara, 1993.

Soutzo, Prince Nicolas, Memoires, Vienna, 1896.

Sperco, Willy, Istanbul indiscret, Istanbul, n.d.

----- L'Orientqui s'eteint, 1936.

----- Mustafa Kemal Ataturk, 1958.

Sphrantzes, George, The Fall of the Byzantine Empire: a Chronicle, ed. and tr. Marios Philippides, Amherst, 1980.

Stchoukine, Ivan, La Peinture turque d'apres Us manuscrits illustres, 2 vols., 1966—76.

Stitt, George, A Prince of Arabia: the Emir ShereefAli Haidar, 1948.

Stoianovic, Troian, The Conquering Balkan Orthodox Merchant', Journal of Economic History, i960, 234—313.

Stone, Norman and Michael Glenny, The Other Russia, 1991 edn.

Stourdza, A. C, L'Europe orientate et le role historique des Mavrocordato 1660-

18)0, 1 913.

Strachan, Michael, Sir Thomas Roe, 1989.

Studia Turcologica Memoriae Alexis Bombacii Dicata, Naples, 1982.

Sturdza, Michel, Grandes Families de Grece, d'Albanie et de Constantinople, 1983.

Sugar, Peter F., Southeastern Europe under Ottoman Rule 1)14-1804, Seattle, 1977.

Sumner, B. H., Russia and the Balkans 1870-1880, 1937.

Sumner-Boyd, Hilary and John Freely, Strolling through Istanbul, 2nd edn., Istanbul,

Svenson, Glen, The Military Rising in Istanbul, Journal of Contemporary History, V, 1970, 17.

Synvet, A., Les Grecs de l'Empire Ottoman: etude statistique et ethnique, Constantinople, 1878.

Tahsin Pasha, YildizHatiralari, 1990 edn.

Tavernier, J. B., Nouvelle Relation de Finterieur du Serail du Grand Seigneur, 167 5.

Temple, Bt., Major-General Sir Grenville, Travels in Greece and Turkey, 2 vols., 1836. Tenenti, Alberto, Piracy and the Decline of Venice 1967.

Thalasso, A. et F. Zonaro, Deri Se'adet ou Stamboul, porte du bonheur, 1908.

Theotokas, G., Leonis, enfantgrec de Constantinople, 1985.

Thevenot, M. de, Travels into the Levant, 3 parts, 1687.

Thomas, Lewis V., A Study of Naima, New York, 1972.

Thouvenel, L., Trois Annies de la Question d'Orient 18/6-18/9, 1897.

Thuasne, L., Gentile Bellini et Sultan Mohammed II, 1888.

Tietze, Andreas (ed.), Mustafa Ali's Counselfor Sultans of 'rjtl, 2 vols., Vienna, 1979-82.

Tinayre, Marcelle, Notes d'une voyageuse en Turquie, 1909.

بىليوغرافيا

Titley, Norah and Frances Wood, Oriental Gardens, 1991.

Toderini, Abbe, De la Litterature des Turcs, 3 vols., 1789.

Toledano, Ehud R., The Ottoman Slave Trade and its Suppression 1840-1890, Princeton, 1982.

Tongas, Gerard, Les Relations de la France avec IEmpire Ottoman durant la premiere moitie du XVIIe siecle, Toulouse, 1942.

Toros, Taha, Turco-Polish Relations in History, Istanbul, 1983.

----- The First Lady Artists of Turkey, Istanbul, 1988.

Tott, Baron de, Memoirs concerning the State of the Turkish Empire and the Crimea, 4 parts, 1786.

Trubetskoy, Professor Prince Eugene Nicolayevich, Saint Sophia, Russia's Hope and Calling, 1916.

Trumpener, Ulrich, Germany and the Ottoman Empire 1914-1918, 1968.

Tsourkas, Cleobule, Les Debuts de Fenseignementphihsophique et de la libre pensee dans les Balkans: la vie et l'auvre de Theophile Corydalee (1/70-1646), hessaloniki, 1967. Tuglaci, Pars (all works published in Istanbul):

- ----- Women of Istanbul in Ottoman Times, 1984.
- ----- The Ottoman Palace Women, 1985.
- ----- Turkish Bands of Past and Present, 1986.
- ----- The Role of the Balian Family in Ottoman Architecture, 1990.
- ----- Armenian Churches of Istanbul, 1991.

----- The Role of the Dadian Family in Ottoman Social, Economic and Political Life, 1993.

Tuncay, Mete and Erik J. Zurcher, Socialism and Nationalism in the Ottoman Empire 1876-192), 1994.

Turner, C. J. G. The Career of George-Gennadius Scholarius, Byzantion, XXXIX, 1969, 420-55.

Turner, William, fournal of a Tour in the Levant, 3 vols., 1820.

Tursun Beg, History of Mehmed the Conqueror, ed. Halil Inalcik and Rhoads

Murphy, Minneapolis and Chicago, 1978.

Ubicini, M. A., Letters on Turkey, 2 vols., 1856.

Ulker, Muammer, The Art of Turkish Calligraphy from the Beginning up to the Present, Ankara, 1987.

Ulucay, M. Cagatay, Sultanlarina AskMektuplari, 1950.

----- Harem II, Ankara, 1971.

----- Padishahlarin Kadinlari ve Kizlari, 1992.

Un Jeune Russe [H.-C.-R. von Struve], Voyage en Crimee, suivi de la relation de Fambas-sade envoyee de Petersbourg a Constantinople en 1/9), 1802.

Unsal, Artun and Beyhan, Istanbul la magnifique: propos de table et recettes, 1991.

Upward, Allen, The East End of Europe, 1908.

Vacalopoulos, Apostolos E., Origins of the Greek Nation: the Byzantine Period 1204-1461, New Brunswick, 1970.

----- The Greek Nation 14;)—1669, New Brunswick, 1976.

Vaka, Demetra, The Unveiled Ladies of Stamboul, Boston, 1923.

Valensi, Lucette, Venise et la Sublime Porte, 1987.

Vandal, Albert, Les Voyages du Marquis de Nointel, 1900.

----- UneAmbassade française en Orient sous Louis XV: la mission du Marquis de Vtlleneuve 1728—1741, 1887.

Van der Dat, Dan, The Ship that Changed the World: the Escape of the 'Goeben' to the Dardanelles in 1914, 1986 edn.

Vaner, Semih (ed.), Istanbul, 1991.

Varol, Marie-Christine, Balat, faubourgjuif d'Istanbul, Istanbul, 1989.

Vassif Efendi, Precis historique de la guerre des Turcs centre les Russes, ed. P. A. Caussin de Perceval, 1822.

Vaughan, Dorothy M., Europe and the Turk: a Pattern of Alliances 1)z0—1700, Liverpool, 1951.

Veinstein, Gilles (ed.), Salonique 18)0-1918: la ville des fuifs et le re'veil des Balkans, 1992.

----- Soliman le Magnifique et son temps, 1992.

Vryonis, Speros, The Byzantine Legacy and Ottoman Forms', Dumbarton Oaks Papers, XXIII-XXTV, 1969-70, 253-318. Walder, David, The Chanak Affair, 1969.

Walker, Christopher J., Armenia: the Survival of aNation, 1991 edn.

Walsh, Rev«l R., A Residence at Constantinople, 2 vols., 1856.

Wanda, Soum/enirs anecdotiques sur la Turquie 1820—ittjo, 1884.

Washburn, George, Fifty Years in Constantinople, Boston and New York, 1909.

Waterfield, Gordon, Layard of Nineveh, 1963.

.Watkins, Tfciomas, Tour through Swisserland. . . to Constantinople, 2 vols., 1792.

Waugh, Sir Telford, Turkey Yesterday, Today and Tomorrow, 1930.

White, Charles, Three Years in Constantinople, 3 vols., 1845.

Wilkinson, "William, An Account of the Principalities of Wallachia and Moldavia, 1820.

Wilson, Epiphanius, Turkish Literature, 1901.

Wilson, M<sub>"-ry C</sub>, King Abdullah, Britain and the Making of Jordan, Cambridge, 1987.

Wittek, Patal, "Notes sur la tughra ottomane', Byzantion, XVIII, 1948, 311-34.

Wittman, VCilliam, Travels in Turkey, Asia Minor, Syria and across the Desert to Egypt in the years 1799z 1800 and 1S01, 1803.

Wolff, Sir Henry Drummond, Rambling Recollections, 2 vols., 1908. Wood, Alfir-cd C, The English Embassy in Constantinople, English Historical Review, XL, 1925, 533.

----- A History of the Levant Company, 1935.

Woods, Sir Henry F., Spun- Yam from the Strands of a Sailor's Life, 2 vols., 1924.

Wortley Montagu, Lady Mary, The Turkish Embassy Letters, ed. Malcolm Jack, 1994.

القسطنطينية: المدينة التي اشتهاها العالم 1543 – 1924

Wrangel, A\_lexis, General Wrangel, Russia's White Crusader, 1990.

Wrangel, OSeneral P. N., Memoirs, 1929.

Wratislaw, TJaron Wenceslas, Adventures, ed. A. H. Wratislaw, 1862.

Wright, H. C. Seppings, Two Years under the Crescent, 1985 edn.

Yerasimos, Stephane, La Fondation de Constantinople et de Sainte-Sophie dans les traditions turques, 1 990.

----- (ed.), Istanbul 1914—192): capitate d'un monde illusoire ou fagonie des vieux empires, 1992.

Yiannias, John, The Byzantine Tradition after the Fall of Constantinople, 1991.

Ypsilanti, Fzrince Nicholas, Me'moires, n.d.

Zarcone, T~hiearry, Mystiques, philosophes etfranc-macons en Islam, 1993.

Zeine, M., z-Arab-Turkish Relations and the Emergence of Arab Nationalism, Beirut, 1958.

Zeman, Z. A. B. and W. B. Scharlau, The Merchant of Revolution, 1965.

Zurcher, E-rik J., The Unionist Factor: the Role of the Committee of Union and Progress in the Turkish zVationalMovement 190)—1926, Leiden, 1984.

----- Political Opposition in the Early Turkish Republic: the Progressive Republican Party, Leiden, T99i.

----- Turkey: a Modern History, 199 3.

#### فيليب مانسيل

- 🗱 مؤرخ البلاطات والعائلات الحاكمة.
- من أهم أعماله «بلاط فرنسا 1789 1830»، وتاريخ «باريس بين الإمبراطوريات 1814 1852»، وحباة الأمر دى لابن (أمبر أوروبا).
- يقـدم آخر أعماله «المشرق ازدهار مدن البحر الأبيض المتوسـط وانهيارها» تاريخا لثلاث مدن عثمانية: سمرنا والإسكندرية ويبروت.
- ومعهد البحوث التاريخية، ومحرر مجلة «مؤرخ التاريخية، ومحرر مجلة «مؤرخ البلاط»، يكتب في مجالات وصحف كثيرة مثل «فاينانشال تايمز» وماحق تايمز و«إنترناشونال هيرالد تريبيون» International Herald Tribune و«ملحق تايمز الأدبى» Times Literary Supplement و«سبكتاتور»

## المترجم في سطور

### الدكتور مصطفى محمد عبداله قاسم

- 🛎 مترجم مصري.
- حاصل على جائزة خادم الحرمين الشريفين العالمية للترجمة في دورتها السابعة 2014 في فرع العلوم الإنسانية من اللغات الأخرى إلى العربية عن كتابه «مأساة سياسة القوى العظمى».
- من أهم أعماله المترجمة: «مقدمة إلى ريادة الأعمال» (مركز الترجمة في وزارة التعليم العالي السعودية، تحت النشر)، «الدين والدم: إبادة شعب الأندلس» (هيئة أبوظبي للسياحة والتراث مشروع كلمة، 2013)، «الحياة اليومية في مصر القديمة» (المركز القومي للترجمة مصر، 2013)، «مأساة سياسة القوى العظمي» (مركز الترجمة بجامعة الملك سعود، 2012)، «مولد الوفرة كيف تشكل رخاء العالم الحديث؟»

(مركز الترجمة بجامعة الملك سعود، 2012)، «التقنية والثقافة في العصور القديمة» (هيئة أبوظبي للثقافة والتراث - مشروع كلمة، 2011)، «الاقتصاد السياسي لمصر: دور علاقات القوة في التنمية» (المركز القومي للترجمة، مصر، 2010)، «الفرض في التربية الليبرالية الجديدة» (المركز القومي للترجمة، مصر، 2010)، «الأطفال واللعب» (المركز القومي للترجمة، مصر، 2010)، «العلاقات الحضارية المسيحية الإسلامية بين احتمالات التعاون والصراع» (المركز القومي للترجمة، مصر، 2010)، «صعود الصين» (المركز القومي للترجمة، مصر، 2010)، «الإعاقة العقلية: الماضي والحاضر والمستقبل» (دار الفكر للنشر والتوزيع، الأردن، 2010)، «التاريخ الاجتماعي للوسائط من غتنبرغ إلى الإنترنت» (سلسلة عالم المعرفة، العدد 315، مايو 2005، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، دولة الكويت).

#### سلسلة عائم المعرفة

«عالم المعرفة» سلسلة كتب ثقافية تصدر في مطلع كل شهر ميلادي عن المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب - دولة الكويت - وقد صدر العدد الأول منها في شهريناير العام 1978.

تهدف هذه السلسلة إلى تزويد القارئ بمادة جيدة من الثقافة تغطي جميع فروع المعرفة ، وكذلك ربطه بأحدث التيارات الفكرية والثقافية المعاصرة . ومن الموضوعات التي تعالجها تأليفا وترجمة :

- 1 الدراسات الإنسانية: تاريخ فلسفة أدب الرحلات الدراسات الحضارية تاريخ الأفكار.
- 2 العلوم الاجتماعية : اجتماع اقتصاد سياسة علم نفس جغرافيا تخطيط دراسات استراتيجية مستقبليات.
- 3 الدراسات الأدبية واللغوية : الأدب العربي الآداب العالمية علم اللغة .
- 4 الدراسات الفنية: علم الجمال وفلسفة الفن المسرح الموسيقى الفنون الشعبية.
- 5 الدراسات العلمية: تاريخ العلم وفلسفته ، تبسيط العلوم الطبيعية (مع الاهتمام (فيزياء ، كيمياء ، علم الحياة ، فلك) ـ الرياضيات التطبيقية (مع الاهتمام بالجوانب الإنسانية لهذه العلوم) ، والدراسات التكنولوجية.

أما بالنسبة إلى نشر الأعمال الإبداعية - المترجمة أو المؤلفة - من شعر وقصة ومسرحية ، وكذلك الأعمال المتعلقة بشخصية واحدة بعينها فهذا أمر غير وارد في الوقت الحالي.

وتحرص سلسلة «عالم المعرفة» على أن تكون الأعمال المترجمة حديثة النشر. وترحب السلسلة باقتراحات التأليف والترجمة المقدمة من المتخصصين ، على ألا يزيد حجمها على 350 صفحة من القطع المتوسط ، وأن تكون مصحوبة بنبذة وافية عن الكتاب وموضوعاته وأهميته ومدى جدته. وفي حالة الترجمة ترسل نسخة

مصورة من الكتاب بلغته الأصلية، كما ترفق مذكرة بالفكرة العامة للكتاب، وكذلك يجب أن تدوّن أرقام صفحات الكتاب الأصلي المقابلة للنص المترجم على جانب الصفحة المترجمة، والسلسلة لا يمكنها النظر في أي ترجمة ما لم تكن مستوفية لهذا الشرط. والمجلس غير ملزم بإعادة المخطوطات والكتب الأجنبية في حالة الاعتذار عن عدم نشرها. وفي جميع الحالات ينبغي إرفاق سيرة ذاتية لمقترح الكتاب تتضمن البيانات الرئيسية عن نشاطه العلمي السابق.

وفي حال الموافقة والتعاقد على الموضوع المؤلف أو المترجم - تصرف مكافأة للمؤلف مقدارها ألف وخمسمائة دينار كويتي، وللمترجم مكافأة بمعدل عشرين فلسا عن الكلمة الواحدة في النص الأجنبي، أو ألف ومائتي دينار أيهما أكثر (وبحد أقصى مقداره ألف وستمائة دينار كويتي)، بالإضافة إلى مائة وخمسين دينارا كويتيا مقابل تقديم المخطوطة المؤلفة والمترجمة من نسختين مطبوعتين.

# وكلاء التوزيع

| فاكس                  | تليفون                             | العنوان                                                                                                  | وكيل التوزيع الحالي                            | الدولة         |
|-----------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------|
| 24826823              | 24826820/1/2<br>24613872/3         | الشويخ – الحرة – قسيمة 34 –<br>الكويت – الشويخ – ص ب 64185<br>– الرمز البريدي 70452                      | المجموعة الإعلامية<br>العالمية                 | الكويت         |
| +971 42660337         | +971 242629273                     | Emirates Printing, Publishing<br>& Distribution Company<br>Dubi Media City/ Dubai UAE<br>P.O Box: 60499  | شركة الإمارات<br>للطباعة والنشر<br>والتوزيع    | الإمارات       |
| +966 (01)<br>2121766  | +966 (01) 2128000                  | الملكة العربية السعودية – الرياض –<br>حي المؤتمرات – طريق مكة المكرمة –<br>صب 62116، الرمز البريدي 11585 | الشركة السعودية<br>للتوزيع                     | السعودية       |
| +963<br>112128664     | +963 112127797                     | سورية – دمشق – البرانكة                                                                                  | المؤسسة العربية<br>السورية لتوزيع<br>المطبوعات | سورية          |
| +202 25782632         | +202 25782700-<br>25782632         | جمهورية مصر العربية - القاهرة – 6<br>شارع الصحافة – صب 372                                               | مؤسسة دار أخبار<br>اليوم                       | مصر            |
| + 212<br>522249214    | +212 522249200                     | المغرب - الرياط - صرب 13683<br>- زنفه سجلماسه - بلقدير - صرب<br>13008                                    | الشركة العربية<br>الأفريقية للتوزيع<br>والنشر  | المفرب         |
| +216 71323004         | +216 71322499                      | تونس - صب 719 – 3 نهج المغرب<br>- تونس 1000                                                              | الشركة التونسية<br>للصحافة                     | ٽونس           |
| + 961 1653260         | +961 1666314/5<br>01 653259        | لبنان - بيروت - خندق الفميق - شارع<br>سعد - بناية فواز                                                   | مؤسسة نعنوع<br>الصحفية للتوزيع                 | لبنان          |
| + 967 1240883         | +967 2/3201901                     | الجمهورية اليمنية – صنعاء                                                                                | القائد للنشر والتوزيع                          | اليمن          |
| + 962 65337733        | +962 65300170 -<br>65358855        | عمان – تلال العلي – بجانب مؤسسة<br>الضمان الاجتماعي                                                      | وكالة التوزيع الأردنية                         | الأردن         |
|                       | +973 17 617733                     |                                                                                                          | مؤسسة الأيام للنشر                             | البعرين        |
| +24493200968          | +968 24492936                      | صب 473 - مسقط - الرمز البريدي<br>130 - العذيبة - سلطنة عُمان                                             | مؤسسة العطاء<br>للتوزيع                        | سلطنة<br>عُمان |
| + 974 44557819        | +974 4557809/10/11                 | قطر – الدوحة – صب 3488                                                                                   | دار الشرق للطباعة<br>والنشر والتوزيع           | قطر            |
| + 970 22964133        | +970 22980800                      | رام الله – عين مصباح – صـب 1314                                                                          | شركة رام الله للنشر<br>والتوزيع                | فلسطين         |
| + 2491<br>83242703    | +2491 83242702                     | السودان - الخرطوم - الرياض - ش<br>المشتل - العقار رقم 52 - مربع 11                                       | دار الريان للثقافة<br>والنشر والتوزيع          | السودان        |
| + 213 (0)<br>31909328 | +213 (0) 31909590                  | Cite des preres FARAD.lot<br>N09. Constantine. Algeria                                                   | شركة بوقادوم للنقل<br>وتوزيع الصحافة           | الجزائر        |
|                       | +964 700776512<br>+964 780662019   |                                                                                                          | شركة الظلال<br>للنشر والتوزيع                  | العراق         |
| +1718 4725493         | + 1718 4725488                     | Long Island City.<br>NY 11101 – 3258                                                                     | Media<br>Marketing                             | نيويورك        |
| +44208<br>7493904     | + 44 2087499828<br>+ 44208 7423344 | Universal Press<br>& Marketing Limitd                                                                    | Universal Press                                | لندن           |
|                       | +218 217297779                     |                                                                                                          | شركة الناشر الليبي                             | ليبيا          |

# تنويــه

للاطلاع على قائمة كتب السلسلة انظر عدد ديسمبر (كانون الأول) من كل سنة، حيث توجد قائمة كاملة بأسماء الكتب المنشورة في السلسلة منذ يناير 1978.

#### سعر النسخة

الكويت ودول الخليج دينار كويتي

الدول العربية ما يعادل دو لارا أمريكيا

خارج الوطن العربي أربعة دولارات أمريكية

الاشتراكات

دولة الكويت

للأفراد 15 د . ك

للمؤسسات 25 د . ك

دول الخليج

للأفراد 17 د . ك

للمؤسسات 30 د . ك

الدول العربية

للأفراد 25 دولارا أمريكيا

للمؤسسات 50 دولارا أمريكيا

خارج الوطن العربي

للأفراد 50 دولارا أمريكيا

للمؤسسات 100 دولار أمريكي

تسدد الاشتراكات والمبيعات مقدما نقدا أو بشيك باسم المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، مع مراعاة سداد عمولة البنك المحول عليه المبلغ في الكويت، ويرسل إلينا بالبريد المسجل على العنوان التالى:

المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب

ص. ب 23996 الصفاة - الرمزي البريدي 13100

دولة الكويت

بدالة: 22416006 (00965)

داخلی: 1156/ 1195/ 1194/ 1195/ 1153/ 1152

# قسيمة اشتراك في إصدارات المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب

| يدة<br>نون |      | اعات<br>المية | •   | الم<br><i>ن</i> کر |     | قافة<br>المية |     | سلة<br>المعرفة |     | البيان                                   |
|------------|------|---------------|-----|--------------------|-----|---------------|-----|----------------|-----|------------------------------------------|
| دولار      | د .ك | دولار         | د.ك | دولار              | د.ك | دولار         | د.ك | دولار          | د.ك | en e |
|            | 12   |               | 20  |                    | 12  |               | 12  |                | 25  | مؤسسات داخل الكويت                       |
| ·          | 8    |               | 10  |                    | 6   |               | 6   |                | 15  | أفراد داخل الكويت                        |
| 36         |      |               | 24  |                    | 16  |               | 16  |                | 30  | مؤسسات دول الخليج العربي                 |
| 24         |      |               | 12  |                    | 8   |               | 8   |                | 17  | أفراد دول الخليج العربي                  |
| 48         |      | 100           |     | 40                 |     | 50            |     | 100            |     | مؤسسات خارج الوطن العربي                 |
| 36         |      | 50            |     | 20                 |     | 25            |     | 50             |     | أفراد خارج الوطن العربي                  |
| 36         |      | 50            |     | 20                 |     | 30            |     | 50             |     | مؤسسات في الوطن العربي                   |
| 24         |      | 25            |     | 10                 |     | 15            |     | 25             |     | أفراد في الوطن العربي                    |

| الرجاء ملء البيانات في حالة رغبتكم ا | ، تجديد اشتراك   |
|--------------------------------------|------------------|
| الاسم:                               |                  |
| العنوان:                             |                  |
| اسم المطبوعة:                        | مدة الاشتراك:    |
| المبلغ المرسل:                       | نقدا / شيك رقم:  |
| التوقيع:                             | التاريخ: / / 20م |

ما بين «الفاتح» محمد الذي دخل القسطنطينية في العام 1543 مظفرا على حصان أبيض، و «المنفي» عبدالمجيد الذي خرج منها في العام 1924 مطرودا في قطار الشرق السريع، يحكي هذا الكتاب قصة عشق سلالة حاكمة لمدينة حوَّلتهم من أمراء إمارة مجهولة إلى أباطرة لواحدة من أقوى إمبراطوريات العالم الحديث المبكر والحديث، وأطولها عمرا وأكثرها حضورا على مشهد الأحداث العالمية. يغطى الكتاب القرون الخمسة للعاصمة العثمانية القسطنطينية، بالغوص تحت السطح الإمبراط وري الكوزموبوليتاني للمدينة التي كانت في الوقت عينه عاصمة إمبريالية ومدينة مقدسة ومركزا تجاريا وجنة للمتعة. يبرز المؤلف الطابع الكوزموبوليتاني الفريد - في زمانه - للمدينة، الذي جعل منها - في آن معا - ملتقى وساحة حرب لكل السائرين على أرضها، وذلك بالدرجة الأولى لكونها منذ نشأتها «المدينة التي يشتهيها العالم». يرسم مؤرخ البلاطات فيليب مانسيل صورة حية لمدينة عالمية، وسلالتها الحاكمة، وعائلاتها الكبرى على اختلاف أديانها وقومياتها، والسفارات والكوناكات والياليات التي خدر ساكنوها بسحر أمواج البسفور وأذان الصلاة. يبرز مانسيل مراوحة السلالة الحاكمة بين الرقة والوحشية، وتنازع المدينة بين رائحة الدم وعبق الزنبق، في كتاب يعد من أفضل ما كتب حول القسطنطينية وسلالتها الحاكمة. وفي «تاريخ إنساني» ممتع يتتبع مانسيل المدينة وأهلها المتنوعين منذ فتحها واتخاذها عاصمة، حتى تبديد تنوعها ونقل العاصمة منها، ويزيد على ذلك تتبع المشتتين من العاصمة «التي ماتت» إلى أماكن شـتاتهم في تأريخ ساحر لمدينة كوزموبوليتانية وأهلها من أوج القوة إلى غربة الشتات.

نح احادة الرفع بواسطة مكتبة مجمعكر

ask2pdf.blogspot.com